Vol 01 no 04, Desember 2025 (362-371)

- B

M I'l s Penerbit:

Jurnal Pendidikan dan Ilmn Keislaman

Received 10 Oktober 2025, Revised 15 November 2025, Accepted 15 Desember 2025

DIKOTOMI ILMU DALAM PENDIDIKAN ISLAM: KAJIAN HISTORIS DAN
KONSEPTUAL
Hasnah Atikah
Universitas Muhammadiyah Surabaya
hasnahatikah@gmail.com

Abstract

This study explores the emergence of the dichotomy of knowledge in Islamic education in
Indonesia within the framework of historical shifts in Muslim perspectives on knowledge.
During the classical period, Muslim scholars mastered various disciplines without drawing
a distinction between religious and secular sciences. However, the influence of colonialism
and the Western educational system introduced a dualism that became deeply embedded in
the Islamic education curriculum. The aim of this research is to analyze the concept of
knowledge in Islam, the historical formation of the dichotomy, its implications for Islamic
education in Indonesia, and the factors that support and hinder its persistence. Employing a
qualitative approach through library research, this study applies both historical and
conceptual analyses. The findings indicate that: (1) Islam does not recognize a division
between religious and secular sciences; (2) the knowledge dichotomy is a historical construct
rather than an Islamic doctrine; (3) the separation has had a profound impact on the Islamic
education curriculum in Indonesia; and (4) supporting factors include colonial legacies,
secularism, critiques of modernization, and narrow understandings of knowledge, while
inhibiting factors include the role of Muslim scholars and intellectuals, efforts at integration
within Islamic educational institutions, and the growing awareness among Muslims.
Keywords: knowledge dichotomy, Islamic education, historical analysis, conceptual
analysis.

Abstrak

Penelitian ini mengkaji lahirnya dikotomi ilmu dalam pendidikan Islam di Indonesia dengan
latar belakang perubahan historis dalam pandangan umat Islam terhadap ilmu. Pada masa
klasik, ulama menguasai berbagai disiplin ilmu tanpa memisahkan antara ilmu agama dan
ilmu umum. Namun, pengaruh kolonialisme dan sistem pendidikan Barat melahirkan
dualisme yang mengakar dalam kurikulum pendidikan Islam. Penelitian ini bertujuan
menganalisis konsep ilmu dalam Islam, proses terbentuknya dikotomi ilmu, implikasinya
terhadap pendidikan Islam di Indonesia, serta faktor yang mendukung dan menghambat
keberlanjutannya. Dengan menggunakan pendekatan kualitatif melalui studi pustaka,
analisis dilakukan secara historis dan konseptual. Hasil penelitian menunjukkan bahwa: (1)
Islam tidak mengenal pemisahan ilmu agama dan ilmu umum; (2) dikotomi ilmu merupakan
konstruksi historis, bukan doktrin Islam; (3) pemisahan ilmu berdampak signifikan pada
kurikulum pendidikan Islam di Indonesia; dan (4) faktor pendukung dikotomi mencakup
warisan kolonial, sekularisme, kritik terhadap modernisasi, serta pemahaman sempit tentang
ilmu, sedangkan faktor penghambatnya meliputi peran ulama dan cendekiawan Muslim,
integrasi ilmu di lembaga pendidikan Islam, serta meningkatnya kesadaran umat.

MHS: JURNAL PENDIDIKAN DAN ILMU KEISLAMAN
Zamron Pressindo - STAIM Paciran Lamongan, Vol 01 no 04, Desember 2025



363

Kata kunci: dikotomi ilmu, pendidikan Islam, kajian historis, kajian konseptual.

A. PENDAHULUAN

IImu pengetahuan memiliki posisi penting dalam sejarah peradaban Islam. Para ulama
klasik tidak membedakan antara ilmu agama dan ilmu umum, melainkan memandang keduanya
sebagai satu kesatuan yang sama-sama berfungsi dalam membentuk pola pikir, peradaban, serta
pendidikan umat Islam. Tokoh-tokoh seperti Al-Kindi, Al-Farabi, Ibnu Sina, Al-Ghazali, Al-
Khawarizmi, Ibnu Rusyd, hingga Ibnu Khaldun menunjukkan bagaimana penguasaan
multidisipliner menjadi ciri khas tradisi keilmuan Islam pada masa klasik.! Bagi mereka, agama
dan ilmu pengetahuan tidak pernah terpisah, tetapi hadir sebagai entitas yang utuh? dalam
menjelaskan hakikat kehidupan dan mengarahkan manusia menuju pengabdian kepada Allah
SWT.

Pada masa keemasan Islam, terutama periode Abbasiyah, tradisi keilmuan berkembang
pesat dengan dukungan penuh dari negara. Tidak ada pemisahan tegas antara ilmu agama dan ilmu
umum, meskipun Klasifikasi dilakukan untuk kepentingan sistematisasi pengetahuan. Namun,
pada pertengahan hingga akhir periode tersebut, mulai muncul kecenderungan dikotomis yang
membelah antara ilmu syar’iyyah (ilmu agama) dan ilmu ghairu syar’iyyah (ilmu umum).®
Kecenderungan ini semakin menguat seiring dengan masuknya pengaruh kolonial Barat*, yang
membawa sistem pendidikan dualistik: sekolah umum yang bercorak sekuler di satu sisi, dan
pendidikan Islam yang berfokus pada ilmu-ilmu agama di sisi lain.®

Fenomena dikotomi ilmu memiliki dampak signifikan dalam perkembangan pendidikan
Islam di Indonesia. Sistem pendidikan yang terpisah antara ilmu agama dan ilmu umum
melahirkan dua konsekuensi: pertama, generasi yang menguasai ilmu pengetahuan modern tetapi
kurang memiliki landasan etika dan spiritual; kedua, lulusan lembaga pendidikan agama yang
kurang responsif terhadap dinamika sosial dan perkembangan ilmu pengetahuan.® Akibatnya,
agama kerap tampak terasing dari realitas sosial, sementara ilmu pengetahuan cenderung
kehilangan orientasi moral dan tanggung jawab kemanusiaan.

Dalam literatur keilmuan Islam, dikotomi ini sering dirujuk dengan berbagai istilah, seperti
ilmu dunia dan ilmu akhirat, al- ‘ulum al-diniyyah dan al- ‘ulum al- ‘aqliyyah, atau ilmu tanziliyyah
dan ilmu kauniyyah.” Pada hakikatnya, Islam tidak mengenal pemisahan mutlak antara keduanya.
Semua ilmu, baik yang bersumber dari wahyu maupun hasil penalaran manusia terhadap alam,
pada dasarnya berasal dari Allah SWT dan bermuara pada tujuan yang sama: pengabdian kepada-

! Badrut Tamami, “Dikotomi Pendidikan Agama Islam Dan Pendidikan Umum Di Indonesia,” TARLIM Jurnal
Pendidikan Agama Islam 2, no. 1 (2019): 85-96.

2 Syamsul Hidayat, Bahaking Rama, and Moh Natsir Mahmud, “Mengenal Dikotomi Ilmu,” Al Urwatul Wutsga:
Kajian Pendidikan Islam 3, no. 2 (2023): 115-126.

% Majida Faruk et al., “Dikotomi Ilmu Dalam Pendidikan Islam,” Jurnal limiah Wahana Pendidikan 9, no. 4 (2023):
310-320.

4 Muhammad Yusuf, Muslihah Said, and Mawaddah Hajir, “Dikotomi Pendidikan Islam: Penyebab Dan Solusinya,”
Bacaka’ : Pendidikan Agama Islam 1, no. 1 (2021): 13-19.

® Resnita, “Dualism in Education: Management of School and Madrasah Education,” Journal of Innovation in
Teaching and Instructional Media 4, no. 3 (2024): 137-148.

® Nurhasnah et al., “Hakikat Ilmu Pengetahuan Dalam Perspektif Filsafat Pendidikan Islam: Telaah Mengenai
Dikotomi Ilmu, Islamisasi lImu, Integrasi IImu, Interkoneksi IImu Dan Implikasinya Terhadap Pengembangan
Pendidikan Islam,” Indo-MathEdu Intellectuals Journal 4, no. 3 (2023): 2560-2575.

" Akhmad Asyari and Rusni Bil Makruf, “Dikotomi Pendidikan Islam: Akar Historis Dan Dikotomisasi Ilmu,” eL-
HIKMAH: Jurnal Kajian dan Penelitian Pendidikan Islam 8, no. 2 (2014): 1-17.

MHS: JURNAL PENDIDIKAN DAN ILMU KEISLAMAN
Zamron Pressindo - STAIM Paciran Lamongan, Vol 01 no 04, Desember 2025



364

Nya.® Oleh karena itu, penyelesaian masalah dikotomi ilmu menjadi sangat penting, terutama
dalam konteks kurikulum pendidikan Islam di Indonesia.

Penelitian ini berupaya menelaah konsep ilmu dalam tradisi Islam, proses historis lahirnya
dikotomi ilmu, serta implikasinya terhadap pendidikan Islam di Indonesia. Dengan menggunakan
pendekatan kualitatif melalui studi pustaka, penelitian ini menganalisis faktor-faktor pendukung
maupun penghambat integrasi ilmu, sekaligus menawarkan refleksi terhadap pentingnya
pengembangan kurikulum pendidikan Islam yang tidak lagi memisahkan secara kaku antara ilmu
agama dan ilmu umum.

Tujuan penelitian ini adalah menguraikan konsep ilmu dalam Islam, menjelaskan proses
lahirnya dikotomi ilmu, menganalisis implikasi dikotomi ilmu terhadap kurikulum pendidikan
Islam di Indonesia, dan memahami faktor-faktor yang mendukung dan menghambat fenomena
tersebut. Secara teoretis, penelitian ini diharapkan memperkaya literatur pendidikan Islam terkait
wacana integrasi ilmu. Secara praktis, penelitian ini diharapkan dapat menjadi masukan bagi para
pendidik, akademisi, dan pembuat kebijakan pendidikan dalam merumuskan sistem pembelajaran
yang lebih integratif, sehingga ilmu agama dan ilmu umum dapat saling melengkapi dalam
membentuk generasi Muslim yang berkarakter, kompeten, dan relevan dengan tantangan zaman.

B. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan
(library research) yang bersifat deskriptif-analitis. Data diperoleh dari literatur primer maupun
sekunder berupa buku, jurnal, artikel, dan sumber ilmiah lain yang relevan dengan topik dikotomi
ilmu dalam pendidikan Islam. Pendekatan yang digunakan meliputi: (1) pendekatan historis untuk
menelusuri akar lahirnya dikotomi ilmu serta dinamika sosial, politik, dan keagamaan yang
melatarbelakanginya; (2) pendekatan konseptual untuk memahami pemikiran para tokoh Muslim
mengenai konsep ilmu, integrasi dan pemisahan ilmu, serta faktor pendukung dan penghambatnya.
Selanjutnya dilakukan analisis isi untuk mengolah data literatur secara sistematis guna menemukan
makna, pola, serta relevansi dengan konteks pendidikan Islam di Indonesia. Data dianalisis melalui
proses pengumpulan, kategorisasi, sintesis, dan interpretasi, sehingga menghasilkan pemahaman
mendalam mengenai fenomena dikotomi ilmu dalam pendidikan Islam.

C. HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN

Berdasarkan kajian literatur dan analisis historis-konseptual, berikut uraian hasil dari
penelitian ini.
1. Konsep llmu dalam Islam

Konsep ilmu dalam Islam sejak awal tidak mengenal dikotomi yang tegas antara ilmu
agama dan ilmu non-agama. Para pemikir Muslim klasik maupun modern justru menekankan
pentingnya integrasi antara wahyu dan akal, antara tujuan ukhrawi dan duniawi, dalam satu
kerangka epistemologi yang utuh. Pemikiran tokoh-tokoh besar seperti Al-Ghazali, Ibnu Khaldun,
dan Syed Muhammad Naquib al-Attas menunjukkan bahwa pembagian ilmu dalam Islam
bukanlah bentuk pemisahan, melainkan pengklasifikasian berdasarkan fungsi, tujuan, dan
manfaatnya.

Al-Ghazali, melalui karya monumentalnya 7hya’ ‘Ulumuddin, menekankan kebangkitan
kembali ilmu-ilmu agama di tengah derasnya pengaruh filsafat Yunani. la membagi ilmu menjadi
fardhu ‘ain dan fardhu kifayah, serta membedakan antara ilmu syariah (ibadah, hukum, akhlak)

8 Dandi Irawan et al., “Integrasi Ilmu Pengetahuan : Kajian Interdisipliner , Multidisipliner Dan Transdisipliner Ilmu
Pendidikan Islam Kontemporer,” Attagwa: Jurnal llmu Pendidikan Islamam 18, no. 1 (2022): 133-140.

MHS: JURNAL PENDIDIKAN DAN ILMU KEISLAMAN
Zamron Pressindo - STAIM Paciran Lamongan, Vol 01 no 04, Desember 2025



365

dan ilmu ghairu syariah (kedokteran, teknik, matematika).® Meskipun membuat kategorisasi, Al-
Ghazali menilai ilmu berdasarkan manfaatnya bagi kehidupan manusia dan kedekatannya dengan
Allah. Ilmu yang membawa kebaikan dan mendukung pengabdian kepada Tuhan dipandang
terpuji, sementara ilmu yang menyesatkan atau tidak bermanfaat dikategorikan tercela. Dengan
demikian, pembagian ilmu bukanlah bentuk dikotomi, melainkan penekanan pada dimensi
kemanfaatan.°

Ibnu Khaldun dalam Mugaddimah mengembangkan Kklasifikasi ilmu menjadi dua rumpun
besar: ilmu nagliyah (bersumber pada wahyu, seperti tafsir, hadis, figh, kalam, dan tasawuf) dan
ilmu ‘agliyah (berbasis akal, seperti logika, ilmu alam, matematika, dan metafisika).!* Bagi Ibnu
Khaldun, kedua rumpun ilmu ini memiliki kedudukan yang berbeda tetapi saling melengkapi. limu
nagliyah penting untuk memahami wahyu dan menjalankan syariat, sedangkan ilmu ‘agliyah
diperlukan untuk memahami fenomena alam dan mendukung peradaban. Ibnu Khaldun tidak
menempatkan keduanya dalam posisi yang saling bertentangan, melainkan sebagai dimensi ilmu
yang saling melengkapi dalam kerangka epistemologi Islam.

Syed Muhammad Naquib al-Attas, seorang intelektual Muslim modern, mengkritik
penggunaan istilah “tarbiyah” dan “ta’lim” sebagai definisi pendidikan Islam, dan menawarkan
konsep ta 'dib. Menurutnya, ta’dib mencakup keseluruhan aspek pendidikan—ilmu, pengajaran,
etika, keadilan, dan adab—sehingga lebih sesuai dengan tujuan Islam dalam membentuk manusia
beradab.*? Al-Attas juga menegaskan bahwa sumber ilmu adalah Tuhan, yang dapat diperoleh
melalui akal dan intuisi,*® dengan hierarki pengetahuan yang menempatkan ilmu wahyu di atas
ilmu rasional. Dengan demikian, pendidikan Islam tidak hanya sekadar transmisi informasi,
melainkan pembentukan jiwa yang adil, seimbang, dan beradab.*

Dari ketiga tokoh tersebut, terlihat adanya benang merah bahwa pembagian ilmu dalam
Islam tidak bersifat dikotomis, tetapi fungsional dan hierarkis. Al-Ghazali menekankan aspek
manfaat, Ibnu Khaldun menekankan keseimbangan antara wahyu dan akal, sementara al-Attas
menekankan pendidikan berbasis adab sebagai integrasi ilmu duniawi dan ukhrawi. Ketiganya
menunjukkan bahwa ilmu agama dan ilmu rasional tidak pernah diposisikan sebagai dua entitas
yang bertentangan.

Dengan demikian, dikotomi ilmu yang muncul dalam tradisi pemikiran Muslim modern
lebih merupakan produk pengaruh sekularisasi Barat daripada berasal dari khazanah intelektual
Islam itu sendiri. Epistemologi Islam, sebagaimana digambarkan oleh Al-Ghazali, Ibnu Khaldun,
dan al-Attas, justru mengajarkan integrasi ilmu dalam kerangka tauhid, di mana seluruh
pengetahuan diarahkan untuk mendekatkan diri kepada Allah serta membangun peradaban yang
adil, seimbang, dan beradab.

2. Lahirnya Dikotomi limu

® Agus Salim, “Dikotomi IImu Perspektif Imam Ghazali Dan Pengaruhnya Terhadap Kebijakan Pendidikan Di
Indonesia,” Kariman: Jurnal Pendidikan Keislaman 10, no. 01 (2022): 1-24.

10 St. Noer Farida Laila, “Dikotomi Keilmuan Dalam Islam Abad Pertengahan: Telaah Pemikiran Al-Ghazali Dan
Al-Zarnuji,” Jurnal Dinamika Penelitian 16, no. 2 (2016).

1 Trisia Megawati Kusuma Dewi and Muhammad Syukri Pulungan, “Analisis Perkembangan Klasifikasi [lmu
Dalam Pandangan Islam,” Jurnal Cendekia 16, no. 02 (2024): 250-268.

12 Savira Rahmania, M Yunus, and Abu Bakar, “Studi Pemikiran Pendidikan Islam Perspektif Naquib Al-Attas,”
Jurnal Agama Sosial dan Budaya 6, no. 2 (2023): 2599-473, https://doi.org/10.31538/almada.v6i2.3085.

13 Mahmudah, “Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas,” TSARWAH (Jurnal Ekonomi dan Bisnis Islam) 1,
no. 1 (2016): 95-108.

14 Syed Muhammad Naquib Al-Attas, Islam Dan Sekularisme, 1st ed. (Bandung: Penerbit Pustaka, 1981).

MHS: JURNAL PENDIDIKAN DAN ILMU KEISLAMAN
Zamron Pressindo - STAIM Paciran Lamongan, Vol 01 no 04, Desember 2025



366

Lahirnya dikotomi ilmu dalam sejarah Islam berakar dari interaksi kompleks antara tradisi
keilmuan Islam dengan pengaruh luar, terutama filsafat Yunani dan pendidikan Barat. Awalnya,
pembagian ilmu hanya dimaksudkan sebagai klasifikasi netral, seperti yang dilakukan Al-Ghazali
dengan kategorisasi ilmu fardhu ‘ain, fardhu kifayah, serta ilmu syar iyyah dan ‘agliyyah. Namun,
seiring berjalannya waktu, klasifikasi ini berubah menjadi pemisahan mutlak yang menimbulkan
jurang antara ilmu agama dan ilmu umum. Faktor-faktor seperti kritik Al-Ghazali terhadap filsafat,
kebijakan politik pada masa al-Makmun, serta masuknya pendidikan sekuler Barat melalui
kolonialisme memperdalam pemisahan tersebut. Akibatnya, tradisi keilmuan Islam yang semula
integratif mengalami stagnasi dan kehilangan daya saing.

Dalam konteks pendidikan, dikotomi ini memunculkan dualisme antara pendidikan agama
dan pendidikan umum. Para pemikir seperti Harun Nasution® dan Baharuddin® menilai bahwa
pemisahan tersebut menimbulkan keterasingan antara ilmu keagamaan dengan realitas modern.
Sementara itu, ilmu-ilmu umum berkembang tanpa sentuhan spiritual, sehingga terjadi
ketidakseimbangan. Meski ada pandangan yang melihat klasifikasi ilmu sebagai hal wajar,
kolonialisme Barat justru mengubahnya menjadi hierarki, dengan anggapan bahwa ada ilmu yang
lebih tinggi dan lebih rendah. Hal ini memperparah keterbelahan epistemologis dalam pendidikan
Islam.t’

Kebijakan kolonial Belanda turut memperkokoh dikotomi ini. Sejak abad ke-19,
pendidikan dijadikan instrumen politik untuk mengendalikan umat Islam. Melalui regulasi seperti
Goeroe Ordonantie (1905, 1925) dan Wildeschoolen Ordonantie (1932), pemerintah kolonial
mengawasi ketat guru agama dan lembaga pendidikan Islam.*® Pesantren yang tetap bertahan
dianggap sebagai simbol perlawanan, namun cenderung menutup diri dari modernisasi. Di sisi
lain, pendidikan Barat yang disponsori Belanda diarahkan untuk mencetak elite pribumi yang loyal
terhadap kolonialisme. Strategi ini menjauhkan umat Islam dari tradisi keilmuan integratif dan
menempatkan pendidikan Islam di posisi marginal.

Pasca-kolonial, pendidikan Islam di Indonesia masih menghadapi dampak dikotomi
tersebut. Pada masa awal kemerdekaan hingga Orde Baru, madrasah dan pesantren sering berada
di pinggiran sistem pendidikan nasional. Baru pada 1970-an muncul upaya serius modernisasi,
terutama melalui kebijakan Menteri Agama Mukti Ali yang mendorong integrasi pelajaran umum
dan agama. Kebijakan ini dipertegas oleh SKB Tiga Menteri'® dan SKB Dua Menteri (1984), yang
menekankan kesetaraan kurikulum madrasah dan sekolah umum.

Kelahiran madrasah formal di Indonesia merupakan respons terhadap dua hal: pertama,
keterbatasan pesantren tradisional dalam menjawab kebutuhan praktis masyarakat; kedua,
kekhawatiran terhadap pendidikan sekuler kolonial. Madrasah kemudian berkembang sebagai
lembaga yang berusaha mengintegrasikan pelajaran umum dengan pendidikan agama. Dengan
dukungan pemerintah, madrasah dan pesantren mulai mengadopsi kurikulum ganda yang lebih

1% 1zzuddin Rijal Fahmi and Muhamad Asvin Abdur Rohman, “Non-Dikotomi llmu: Integrasi-Interkoneksi Dalam
Pendidikan Islam,” AL-MIKRAJ : Jurnal Studi Islam dan Humaniora 1, no. 2 (2021): 46—60.

16 Baharuddin, Umiarso, and Sri Minarti, Dikotomi Pendidikan Islam: Historisitas Dan Implikasi Pada Masyarakat
Islam, 2nd ed. (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2011).

17 1bid.

18 Maftuh Ajmain, “Melacak Implikasi Politik Pendidikan Kolonial Belanda Terhadap Pendidikan Islam: Sebuah
Tinjauan Historis,” Jurnal Mudarrisuna: Media Kajian Pendidikan Agama Islam 14, no. 1 (2024): 79.

19 Tirolian, “Kolonialisme Dan Dikotomi Pendidikan Islam Di Indonesia,” Ihya’ Al-’Arabiyah 6, no. 2 (2016): 264—
275.

MHS: JURNAL PENDIDIKAN DAN ILMU KEISLAMAN
Zamron Pressindo - STAIM Paciran Lamongan, Vol 01 no 04, Desember 2025



367

adaptif terhadap perkembangan zaman, meski masih menyisakan persoalan integrasi
epistemologis antara ilmu agama dan ilmu umum.?

Dengan demikian, dikotomi ilmu dalam Islam tidak bersumber dari ajaran agama itu
sendiri, melainkan merupakan hasil proses sejarah panjang yang dipengaruhi oleh filsafat,
dinamika politik, kolonialisme, serta sistem pendidikan. Pada masa keemasan Islam, wahyu dan
akal pernah berpadu secara selaras, namun kemudian terpisah akibat berbagai faktor internal
maupun eksternal. Reformasi madrasah dan pesantren menjadi usaha penting dalam
merekonstruksi tradisi keilmuan Islam yang menyeluruh, yaitu dengan memadukan aspek spiritual
dan rasional guna menjawab tantangan modernitas.

3. Implikasi Konsep Dikotomi llmu terhadap Kurikulum Pendidikan Islam di Indonesia

Konsep dikotomi ilmu—pemisahan antara ilmu agama dan ilmu umum-—memiliki
implikasi besar dalam pembentukan kurikulum pendidikan di Indonesia. Sejak awal kemerdekaan
hingga saat ini, struktur kurikulum pendidikan nasional mencerminkan adanya pembagian
kelembagaan: pendidikan agama dikelola oleh Kementerian Agama, sementara pendidikan umum
berada di bawah Kementerian Pendidikan? (yang kini telah terpecah menjadi beberapa
kementerian). Sebagai konsekuensinya, terjadi pemisahan yang jelas dalam pengelolaan lembaga,
tenaga pengajar, kurikulum, dan program pengembangan antara pendidikan agama dan pendidikan
umum.

Pada masa Orde Lama di bawah kepemimpinan Presiden Soekarno, terjadi tiga kali
perubahan kurikulum, yaitu Rencana Pelajaran 1947, Rencana Pendidikan Sekolah Dasar 1964,
dan Kurikulum Sekolah Dasar 1968. Pada awal kemerdekaan, sebelum berdirinya Kementerian
Agama pada 3 Januari 1946, BP KNIP telah mengusulkan pengembangan pendidikan Islam,
termasuk peningkatan mutu pesantren dan madrasah, modernisasi metode pengajaran, serta
pemberian bantuan melalui Kementerian Pendidikan, Pengajaran, dan Kebudayaan (PP&K).
Setelah Kementerian Agama resmi dibentuk dengan K.H. Wahid Hasyim sebagai Menteri Agama
pertama, perhatian terhadap pendidikan Islam semakin besar.?2 Hal ini diperkuat dengan terbitnya
Surat Keputusan Bersama dua menteri pada tahun 1951 yang mewajibkan pelajaran agama
diajarkan di sekolah-sekolah minimal dua jam per minggu.?

Memasuki masa Orde Baru, pemerintah mulai memberikan perhatian lebih besar terhadap
pendidikan agama melalui Kurikulum 1975 yang didukung oleh SKB Tiga Menteri. Dalam
kurikulum madrasah, pendidikan agama memperoleh porsi 30% sementara pendidikan umum
70%, dengan pengakuan ijazah madrasah setara dengan sekolah umum. Penguatan lebih lanjut
datang melalui UU Sisdiknas No. 2 Tahun 1989 yang menegaskan madrasah sebagai lembaga
berciri khas Islam dan bagian dari sistem pendidikan nasional. Namun, meskipun telah ada
pengakuan formal, pemisahan kelembagaan antara Kementerian Agama dan Kementerian
Pendidikan masih menunjukkan bahwa dikotomi ilmu belum sepenuhnya hilang, meski arah
kebijakan sudah mengarah pada integrasi pendidikan.

Pada era reformasi, tahun 2004 diterapkan Kurikulum Berbasis Kompetensi (KBK) yang
menekankan pencapaian kompetensi peserta didik dan mendorong madrasah mengadopsi
pendekatan serupa. Selanjutnya, tahun 2006 diberlakukan Kurikulum Tingkat Satuan Pendidikan
(KTSP) yang menyesuaikan pendidikan dengan konteks lokal, diperkuat oleh PERMENAG No. 2

2 Resnita, “Dualism in Education: Management of School and Madrasah Education.”

21 Mohammad Kamaludin, “Penelusuran Sejarah Pendikotomian Ilmu Pengetahuan (Umum Dan Agama) Di
Indonesia,” Journal of Urban Sociology 4, no. 1 (2021): 4.

22 Agus Setiawan, “Kurikulum Pendidikan Agama Islam,” Darul Ulum 9, no. 2 (2018): 264-286.

23 Resnita, “Dualism in Education: Management of School and Madrasah Education.”

MHS: JURNAL PENDIDIKAN DAN ILMU KEISLAMAN
Zamron Pressindo - STAIM Paciran Lamongan, Vol 01 no 04, Desember 2025



368

Tahun 2008 tentang standar kompetensi dan isi Pendidikan Agama Islam. Kemudian, pada tahun
ajaran 2013-2014, pemerintah meluncurkan Kurikulum 2013 (K-13) yang menekankan
pembelajaran aktif, penguatan sikap, dan keterlibatan lingkungan sekolah serta masyarakat.?*

Kurikulum Merdeka yang diluncurkan sejak 2022 menjadi titik balik penting dalam
pelemahan konsep dikotomi ilmu. Kurikulum ini menekankan fleksibilitas, diferensiasi, serta
pembelajaran berbasis proyek yang memungkinkan integrasi nilai-nilai Islam ke dalam berbagai
bidang ilmu, termasuk sains, teknologi, dan sosial. Dengan tiga prinsip utamanya—penguatan
karakter, fleksibilitas, dan fokus pada muatan esensial—Kurikulum Merdeka memberi ruang bagi
madrasah dan sekolah Islam untuk menerapkan model pendidikan integratif yang menggabungkan
ilmu agama dengan ilmu modern secara lebih substansial.?®

Secara keseluruhan, implikasi dikotomi ilmu terhadap kurikulum pendidikan Islam di
Indonesia dapat dilihat sebagai perjalanan historis yang bergerak dari pemisahan ketat menuju
upaya integrasi. Meskipun dari sisi kelembagaan dikotomi masih ada akibat dualisme kementerian,
perkembangan kurikulum nasional—terutama melalui Kurikulum Merdeka—menunjukkan arah
positif menuju sistem pendidikan Islam yang lebih utuh. Dengan demikian, pendidikan Islam di
Indonesia Kini berada pada fase transisi, di mana dikotomi ilmu secara bertahap melemah dan
peluang integrasi epistemologis semakin terbuka.
4. Faktor Pendukung dan Penghambat Dikotomi limu

Dikotomi ilmu dalam pendidikan Islam tidak muncul secara tiba-tiba, melainkan
dipengaruhi oleh sejumlah faktor yang saling terkait. Dari sisi faktor pendukung, pertama,
pemahaman yang sempit tentang ilmu menjadi penyebab utama. Banyak kalangan membatasi ilmu
hanya pada ranah agama, padahal al-Qur’an menegaskan bahwa Allah meninggikan derajat orang-
orang yang beriman dan berilmu tanpa memberikan pembatasan pada jenis ilmu tertentu (QS. Al-
Mujadilah: 11). Kedua, warisan kolonialisme Belanda turut memperkuat pemisahan antara
pendidikan agama dan pendidikan umum. Politik pendidikan kolonial yang bersifat dualistik
bertujuan untuk melemahkan umat Islam. Dualisme ini akhirnya terinternalisasi dalam sistem
pendidikan nasional yang berlangsung hingga kini. Pendidikan kolonial dirancang untuk
kepentingan Belanda, bukan pemberdayaan rakyat—tujuannya mencetak elite pribumi yang loyal
dan tenaga kerja berpendidikan rendah. Islam dianggap ancaman, sehingga melalui politik asosiasi
Snouck Hurgronje, pengaruh Islam dilemahkan lewat pendidikan Barat.?® Ketiga, adanya kritik
terhadap modernisasi dan kekhawatiran sebagian ulama terhadap sains Barat turut memperkuat
dikotomi. llmu pengetahuan modern dianggap membawa nilai-nilai sekuler yang berpotensi
merusak spiritualitas umat Islam. Hal ini ditegaskan oleh pemikir seperti Seyyed Hossein Nasr
yang menyatakan bahwa sains modern telah kehilangan dimensi spiritual dan etisnya.?” Keempat,
sekularisme yang lahir dari tradisi intelektual Barat juga memperkokoh pemisahan ilmu. Berbeda

24 Kusmiran, Khairunnas Rajab, and Muhammad Faisal, “Analisis Kebijakan Kurikulum Pendidikan Agama Islam
Di Indonesia,” Jurnal Penelitian limu Pendidikan Indonesia 1, no. 2 (2022): 366—372.

2 Kemendikbud, Kurikulum Pada Pendidikan Anak Usia Dini, Jenjang Pendidikan Dasar, Dan Jenjang Pendidikan
Menengah, Permendikbud Ristek Nomor 12 Tahun 2024 (Indonesia, 2024).

2 Ajmain, “Melacak Implikasi Politik Pendidikan Kolonial Belanda Terhadap Pendidikan Islam: Sebuah Tinjauan
Historis.”

2" Haila Fardyatullail, Syamsuddin Arif, and Sulfa Heemphinit, “THE IDEA OF ISLAMIZATION: A Study of
Imam Suprayogo’s Thought,” TAIDID: Jurnal limu Ushuluddin 22, no. 1 (2023): 1-24.

MHS: JURNAL PENDIDIKAN DAN ILMU KEISLAMAN
Zamron Pressindo - STAIM Paciran Lamongan, Vol 01 no 04, Desember 2025



369

dengan Islam yang menekankan integrasi antara ilmu dan amal, tradisi Barat justru memisahkan
agama dari kehidupan.?®

Sementara itu, terdapat pula faktor-faktor yang berfungsi sebagai penghambat terjadinya
dikotomi ilmu, yakni yang mendorong proses integrasi. Pertama, peran ulama dan cendekiawan
Muslim klasik menjadi contoh nyata bahwa penguasaan ilmu agama dan sains dapat berjalan
beriringan. Tokoh-tokoh seperti Al-Farabi, Ibnu Sina, dan Al-Ghazali tidak hanya menguasai ilmu
keislaman, tetapi juga memberikan kontribusi besar dalam bidang filsafat, kedokteran, dan ilmu
pengetahuan lainnya.?® Kedua, integrasi ilmu juga didorong oleh berkembangnya lembaga
pendidikan Islam kontemporer yang mencoba menyatukan kurikulum agama dan umum.
Fenomena pesantren modern untuk mencetak lulusan yang menguasai ilmu agama dan umum,
sekolah Islam terpadu, hingga transformasi IAIN dan STAIN menjadi Universitas Islam Negeri
(UIN) menunjukkan adanya proses fusi keilmuan yang nyata. UIN, misalnya, tidak hanya
mengajarkan studi keislaman, tetapi juga membuka fakultas-fakultas sains dan teknologi. Ketiga,
meningkatnya kesadaran umat Islam juga menjadi faktor penting dalam melemahkan dikotomi.
Masyarakat semakin memahami bahwa penguasaan ilmu agama saja tidak cukup, tetapi harus
diimbangi dengan ilmu pengetahuan modern untuk menjawab tantangan global. Hal ini terlihat
dari meningkatnya minat terhadap model sekolah berasrama (boarding school) yang
mengintegrasikan pendidikan agama dan umum dalam satu sistem holistik.*

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa dikotomi ilmu dalam pendidikan Islam
bukanlah sesuatu yang absolut. la didukung oleh faktor historis, ideologis, dan epistemologis
tertentu, tetapi sekaligus dihambat oleh kesadaran integratif yang terus berkembang. Upaya
integrasi yang dilakukan baik oleh tokoh-tokoh klasik maupun lembaga pendidikan modern
membuktikan bahwa penyatuan ilmu agama dan ilmu umum bukan hanya mungkin, tetapi juga
sangat diperlukan demi kemajuan peradaban Islam yang menyeluruh.

D. KESIMPULAN

Penelitian ini menyimpulkan bahwa Islam tidak mengenal pemisahan antara ilmu agama
dan ilmu umum, karena keduanya saling melengkapi dalam membentuk manusia berilmu dan
berakhlak. Dikotomi ilmu muncul akibat pengaruh kolonialisme dan sistem pendidikan Barat yang
memisahkan aspek spiritual dan rasional. Meski dampaknya masih terasa dalam pendidikan Islam
di Indonesia, kini telah ada upaya integrasi melalui madrasah, pesantren modern, dan Kurikulum
Merdeka. Penelitian ini terbatas pada kajian pustaka tanpa data lapangan, sehingga perlu penelitian
lanjutan secara empiris serta penguatan sinergi kurikulum agar pendidikan Islam lebih menyatu
dan berlandaskan nilai tauhid.

DAFTAR PUSTAKA
Ajmain, Maftuh. “Melacak Implikasi Politik Pendidikan Kolonial Belanda Terhadap Pendidikan
Islam: Sebuah Tinjauan Historis.” Jurnal Mudarrisuna: Media Kajian Pendidikan Agama
Islam 14, no. 1 (2024): 79.
Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. Islam Dan Sekularisme. 1st ed. Bandung: Penerbit Pustaka,

28 D Didiharyono, Buhari Fakkah, and Ovan, “Integrasi Keilmuan Antara Sains & Teknologi Dengan Agama (Suatu
Konsepsi Dalam Upaya Mengikis Dikotomi Ilmu),” in Masyarakat Cita, Konsepsi & Praktik (Makassar: Liyan
Pustaka Ide, 2021), 29-46, https://osf.io/rt74a.

29 Tamami, “Dikotomi Pendidikan Agama Islam Dan Pendidikan Umum Di Indonesia.”

%0 |stikomah, “Integrasi Sains Dan Agama Di Perguruan Tinggi Sebagai Upaya Mengikis Dikotomi Ilmu,”
Tadrisuna: Jurnal Pendidikan Islam dan Kajian Islam 2, no. 1 (2019): 58-70.

MHS: JURNAL PENDIDIKAN DAN ILMU KEISLAMAN
Zamron Pressindo - STAIM Paciran Lamongan, Vol 01 no 04, Desember 2025



370

1981.

Asyari, Akhmad, and Rusni Bil Makruf. “Dikotomi Pendidikan Islam: Akar Historis Dan
Dikotomisasi Ilmu.” eL-HIKMAH: Jurnal Kajian dan Penelitian Pendidikan Islam 8, no. 2
(2014): 1-17.

Baharuddin, Umiarso, and Sri Minarti. Dikotomi Pendidikan Islam: Historisitas Dan Implikasi
Pada Masyarakat Islam. 2nd ed. Bandung: Remaja Rosdakarya, 2011.

Dewi, Trisia Megawati Kusuma, and Muhammad Syukri Pulungan. “Analisis Perkembangan
Klasifikasi [lmu Dalam Pandangan Islam.” Jurnal Cendekia 16, no. 02 (2024): 250-268.
Didiharyono, D, Buhari Fakkah, and Ovan. “Integrasi Keilmuan Antara Sains & Teknologi
Dengan Agama (Suatu Konsepsi Dalam Upaya Mengikis Dikotomi Ilmu).” In Masyarakat

Cita, Konsepsi & Praktik, 29-46. Makassar: Liyan Pustaka Ide, 2021. https://osf.io/rt74a.

Fahmi, Izzuddin Rijal, and Muhamad Asvin Abdur Rohman. “Non-Dikotomi Ilmu: Integrasi-
Interkoneksi Dalam Pendidikan Islam.” AL-MIKRAJ : Jurnal Studi Islam dan Humaniora 1,
no. 2 (2021): 46-60.

Fardyatullail, Haila, Syamsuddin Arif, and Sulfa Heemphinit. “THE IDEA OF ISLAMIZATION:
A Study of Imam Suprayogo’s Thought.” TAJDID: Jurnal llmu Ushuluddin 22, no. 1 (2023):
1-24.

Farida Laila, St. Noer. “Dikotomi Keilmuan Dalam Islam Abad Pertengahan: Telaah Pemikiran
Al-Ghazali Dan Al-Zarnuji.” Jurnal Dinamika Penelitian 16, no. 2 (2016).

Faruk, Majida, Radjiman Ismail, Mahmud, and Muh. Natsir. “Dikotomi [Imu Dalam Pendidikan
Islam.” Jurnal limiah Wahana Pendidikan 9, no. 4 (2023): 310-320.

Hidayat, Syamsul, Bahaking Rama, and Moh Natsir Mahmud. “Mengenal Dikotomi Ilmu.” Al
Urwatul Wutsga: Kajian Pendidikan Islam 3, no. 2 (2023): 115-126.

Irawan, Dandi, Ramadan Syah Putra, Muhammad Al Farabi, and Zulkifli Tanjung. “Integrasi [lmu
Pengetahuan : Kajian Interdisipliner , Multidisipliner Dan Transdisipliner 1lmu Pendidikan
Islam Kontemporer.” Attagwa: Jurnal llmu Pendidikan Islamam 18, no. 1 (2022): 133-140.

Istikomah. “Integrasi Sains Dan Agama Di Perguruan Tinggi Sebagai Upaya Mengikis Dikotomi
Ilmu.” Tadrisuna: Jurnal Pendidikan Islam dan Kajian Islam 2, no. 1 (2019): 58-70.

Kamaludin, Mohammad. “Penelusuran Sejarah Pendikotomian Ilmu Pengetahuan (Umum Dan
Agama) Di Indonesia.” Journal of Urban Sociology 4, no. 1 (2021): 4.

Kemendikbud. Kurikulum Pada Pendidikan Anak Usia Dini, Jenjang Pendidikan Dasar, Dan
Jenjang Pendidikan Menengah. Permendikbud Ristek Nomor 12 Tahun 2024. Indonesia,
2024.

Kusmiran, Khairunnas Rajab, and Muhammad Faisal. “Analisis Kebijakan Kurikulum Pendidikan
Agama Islam Di Indonesia.” Jurnal Penelitian IImu Pendidikan Indonesia 1, no. 2 (2022):
366-372.

Mahmudah. “Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas.” TSARWAH (Jurnal Ekonomi dan
Bisnis Islam) 1, no. 1 (2016): 95-108.

Nurhasnah, Tiffani, Eldarifai, Zulmuqim, and Zalnur. “Hakikat Ilmu Pengetahuan Dalam
Perspektif Filsafat Pendidikan Islam: Telaah Mengenai Dikotomi IImu, Islamisasi IImu,
Integrasi llmu, Interkoneksi limu Dan Implikasinya Terhadap Pengembangan Pendidikan
Islam.” Indo-MathEdu Intellectuals Journal 4, no. 3 (2023): 2560-2575.

Rahmania, Savira, M Yunus, and Abu Bakar. “Studi Pemikiran Pendidikan Islam Perspektif
Naquib Al-Attas.” Jurnal Agama Sosial dan Budaya 6, no. 2 (2023): 2599-473.
https://doi.org/10.31538/almada.v6i2.3085.

Resnita. “Dualism in Education: Management of School and Madrasah Education.” Journal of

MHS: JURNAL PENDIDIKAN DAN ILMU KEISLAMAN
Zamron Pressindo - STAIM Paciran Lamongan, Vol 01 no 04, Desember 2025



371

Innovation in Teaching and Instructional Media 4, no. 3 (2024): 137-148.

Salim, Agus. “Dikotomi Ilmu Perspektif Imam Ghazali Dan Pengaruhnya Terhadap Kebijakan
Pendidikan Di Indonesia.” Kariman: Jurnal Pendidikan Keislaman 10, no. 01 (2022): 1-24.

Setiawan, Agus. “Kurikulum Pendidikan Agama Islam.” Darul Ulum 9, no. 2 (2018): 264—286.

Tamami, Badrut. “Dikotomi Pendidikan Agama Islam Dan Pendidikan Umum Di Indonesia.”
TARLIM Jurnal Pendidikan Agama Islam 2, no. 1 (2019): 85-96.

Tirolian. “Kolonialisme Dan Dikotomi Pendidikan Islam Di Indonesia.” Ihya’ Al-’Arabiyah 6, no.
2 (2016): 264-275.

Yusuf, Muhammad, Muslihah Said, and Mawaddah Hajir. “Dikotomi Pendidikan Islam: Penyebab
Dan Solusinya.” Bacaka’ : Pendidikan Agama Islam 1, no. 1 (2021): 13-19.

MHS: JURNAL PENDIDIKAN DAN ILMU KEISLAMAN
Zamron Pressindo - STAIM Paciran Lamongan, Vol 01 no 04, Desember 2025



