
362 

 

MHS: JURNAL PENDIDIKAN DAN ILMU KEISLAMAN 
Zamron Pressindo - STAIM Paciran Lamongan, Vol 01 no 04, Desember 2025 

 

 

 

 

DIKOTOMI ILMU DALAM PENDIDIKAN ISLAM: KAJIAN HISTORIS DAN 

KONSEPTUAL 

Hasnah Atikah 

Universitas Muhammadiyah Surabaya 

hasnahatikah@gmail.com 

 

Abstract 

This study explores the emergence of the dichotomy of knowledge in Islamic education in 

Indonesia within the framework of historical shifts in Muslim perspectives on knowledge. 

During the classical period, Muslim scholars mastered various disciplines without drawing 

a distinction between religious and secular sciences. However, the influence of colonialism 

and the Western educational system introduced a dualism that became deeply embedded in 

the Islamic education curriculum. The aim of this research is to analyze the concept of 

knowledge in Islam, the historical formation of the dichotomy, its implications for Islamic 

education in Indonesia, and the factors that support and hinder its persistence. Employing a 

qualitative approach through library research, this study applies both historical and 

conceptual analyses. The findings indicate that: (1) Islam does not recognize a division 

between religious and secular sciences; (2) the knowledge dichotomy is a historical construct 

rather than an Islamic doctrine; (3) the separation has had a profound impact on the Islamic 

education curriculum in Indonesia; and (4) supporting factors include colonial legacies, 

secularism, critiques of modernization, and narrow understandings of knowledge, while 

inhibiting factors include the role of Muslim scholars and intellectuals, efforts at integration 

within Islamic educational institutions, and the growing awareness among Muslims. 

Keywords: knowledge dichotomy, Islamic education, historical analysis, conceptual 

analysis. 

 

Abstrak 

Penelitian ini mengkaji lahirnya dikotomi ilmu dalam pendidikan Islam di Indonesia dengan 

latar belakang perubahan historis dalam pandangan umat Islam terhadap ilmu. Pada masa 

klasik, ulama menguasai berbagai disiplin ilmu tanpa memisahkan antara ilmu agama dan 

ilmu umum. Namun, pengaruh kolonialisme dan sistem pendidikan Barat melahirkan 

dualisme yang mengakar dalam kurikulum pendidikan Islam. Penelitian ini bertujuan 

menganalisis konsep ilmu dalam Islam, proses terbentuknya dikotomi ilmu, implikasinya 

terhadap pendidikan Islam di Indonesia, serta faktor yang mendukung dan menghambat 

keberlanjutannya. Dengan menggunakan pendekatan kualitatif melalui studi pustaka, 

analisis dilakukan secara historis dan konseptual. Hasil penelitian menunjukkan bahwa: (1) 

Islam tidak mengenal pemisahan ilmu agama dan ilmu umum; (2) dikotomi ilmu merupakan 

konstruksi historis, bukan doktrin Islam; (3) pemisahan ilmu berdampak signifikan pada 

kurikulum pendidikan Islam di Indonesia; dan (4) faktor pendukung dikotomi mencakup 

warisan kolonial, sekularisme, kritik terhadap modernisasi, serta pemahaman sempit tentang 

ilmu, sedangkan faktor penghambatnya meliputi peran ulama dan cendekiawan Muslim, 

integrasi ilmu di lembaga pendidikan Islam, serta meningkatnya kesadaran umat. 

Vol 01 no 04, Desember 2025 (362-371) 

Received 10 Oktober 2025, Revised 15 November 2025, Accepted 15 Desember 2025 



363 

 

MHS: JURNAL PENDIDIKAN DAN ILMU KEISLAMAN 
Zamron Pressindo - STAIM Paciran Lamongan, Vol 01 no 04, Desember 2025 

Kata kunci: dikotomi ilmu, pendidikan Islam, kajian historis, kajian konseptual.  

 

A. PENDAHULUAN  

Ilmu pengetahuan memiliki posisi penting dalam sejarah peradaban Islam. Para ulama 

klasik tidak membedakan antara ilmu agama dan ilmu umum, melainkan memandang keduanya 

sebagai satu kesatuan yang sama-sama berfungsi dalam membentuk pola pikir, peradaban, serta 

pendidikan umat Islam. Tokoh-tokoh seperti Al-Kindi, Al-Farabi, Ibnu Sina, Al-Ghazali, Al-

Khawarizmi, Ibnu Rusyd, hingga Ibnu Khaldun menunjukkan bagaimana penguasaan 

multidisipliner menjadi ciri khas tradisi keilmuan Islam pada masa klasik.1 Bagi mereka, agama 

dan ilmu pengetahuan tidak pernah terpisah, tetapi hadir sebagai entitas yang utuh2 dalam 

menjelaskan hakikat kehidupan dan mengarahkan manusia menuju pengabdian kepada Allah 

SWT. 

Pada masa keemasan Islam, terutama periode Abbasiyah, tradisi keilmuan berkembang 

pesat dengan dukungan penuh dari negara. Tidak ada pemisahan tegas antara ilmu agama dan ilmu 

umum, meskipun klasifikasi dilakukan untuk kepentingan sistematisasi pengetahuan. Namun, 

pada pertengahan hingga akhir periode tersebut, mulai muncul kecenderungan dikotomis yang 

membelah antara ilmu syar’iyyah (ilmu agama) dan ilmu ghairu syar’iyyah (ilmu umum).3 

Kecenderungan ini semakin menguat seiring dengan masuknya pengaruh kolonial Barat4, yang 

membawa sistem pendidikan dualistik: sekolah umum yang bercorak sekuler di satu sisi, dan 

pendidikan Islam yang berfokus pada ilmu-ilmu agama di sisi lain.5 

Fenomena dikotomi ilmu memiliki dampak signifikan dalam perkembangan pendidikan 

Islam di Indonesia. Sistem pendidikan yang terpisah antara ilmu agama dan ilmu umum 

melahirkan dua konsekuensi: pertama, generasi yang menguasai ilmu pengetahuan modern tetapi 

kurang memiliki landasan etika dan spiritual; kedua, lulusan lembaga pendidikan agama yang 

kurang responsif terhadap dinamika sosial dan perkembangan ilmu pengetahuan.6 Akibatnya, 

agama kerap tampak terasing dari realitas sosial, sementara ilmu pengetahuan cenderung 

kehilangan orientasi moral dan tanggung jawab kemanusiaan. 

Dalam literatur keilmuan Islam, dikotomi ini sering dirujuk dengan berbagai istilah, seperti 

ilmu dunia dan ilmu akhirat, al-‘ulum al-diniyyah dan al-‘ulum al-‘aqliyyah, atau ilmu tanziliyyah 

dan ilmu kauniyyah.7 Pada hakikatnya, Islam tidak mengenal pemisahan mutlak antara keduanya. 

Semua ilmu, baik yang bersumber dari wahyu maupun hasil penalaran manusia terhadap alam, 

pada dasarnya berasal dari Allah SWT dan bermuara pada tujuan yang sama: pengabdian kepada-

 
1 Badrut Tamami, “Dikotomi Pendidikan Agama Islam Dan Pendidikan Umum Di Indonesia,” TARLIM Jurnal 

Pendidikan Agama Islam 2, no. 1 (2019): 85–96. 
2 Syamsul Hidayat, Bahaking Rama, and Moh Natsir Mahmud, “Mengenal Dikotomi Ilmu,” Al Urwatul Wutsqa: 

Kajian Pendidikan Islam 3, no. 2 (2023): 115–126. 
3 Majida Faruk et al., “Dikotomi Ilmu Dalam Pendidikan Islam,” Jurnal Ilmiah Wahana Pendidikan 9, no. 4 (2023): 

310–320. 
4 Muhammad Yusuf, Muslihah Said, and Mawaddah Hajir, “Dikotomi Pendidikan Islam: Penyebab Dan Solusinya,” 

Bacaka’ : Pendidikan Agama Islam 1, no. 1 (2021): 13–19. 
5 Resnita, “Dualism in Education: Management of School and Madrasah Education,” Journal of Innovation in 

Teaching and Instructional Media 4, no. 3 (2024): 137–148. 
6 Nurhasnah et al., “Hakikat Ilmu Pengetahuan Dalam Perspektif Filsafat Pendidikan Islam: Telaah Mengenai 

Dikotomi Ilmu, Islamisasi Ilmu, Integrasi Ilmu, Interkoneksi Ilmu Dan Implikasinya Terhadap Pengembangan 

Pendidikan Islam,” Indo-MathEdu Intellectuals Journal 4, no. 3 (2023): 2560–2575. 
7 Akhmad Asyari and Rusni Bil Makruf, “Dikotomi Pendidikan Islam: Akar Historis Dan Dikotomisasi Ilmu,” eL-

HIKMAH: Jurnal Kajian dan Penelitian Pendidikan Islam 8, no. 2 (2014): 1–17. 



364 

 

MHS: JURNAL PENDIDIKAN DAN ILMU KEISLAMAN 
Zamron Pressindo - STAIM Paciran Lamongan, Vol 01 no 04, Desember 2025 

Nya.8 Oleh karena itu, penyelesaian masalah dikotomi ilmu menjadi sangat penting, terutama 

dalam konteks kurikulum pendidikan Islam di Indonesia. 

Penelitian ini berupaya menelaah konsep ilmu dalam tradisi Islam, proses historis lahirnya 

dikotomi ilmu, serta implikasinya terhadap pendidikan Islam di Indonesia. Dengan menggunakan 

pendekatan kualitatif melalui studi pustaka, penelitian ini menganalisis faktor-faktor pendukung 

maupun penghambat integrasi ilmu, sekaligus menawarkan refleksi terhadap pentingnya 

pengembangan kurikulum pendidikan Islam yang tidak lagi memisahkan secara kaku antara ilmu 

agama dan ilmu umum. 

Tujuan penelitian ini adalah menguraikan konsep ilmu dalam Islam, menjelaskan proses 

lahirnya dikotomi ilmu, menganalisis implikasi dikotomi ilmu terhadap kurikulum pendidikan 

Islam di Indonesia, dan memahami faktor-faktor yang mendukung dan menghambat fenomena 

tersebut. Secara teoretis, penelitian ini diharapkan memperkaya literatur pendidikan Islam terkait 

wacana integrasi ilmu. Secara praktis, penelitian ini diharapkan dapat menjadi masukan bagi para 

pendidik, akademisi, dan pembuat kebijakan pendidikan dalam merumuskan sistem pembelajaran 

yang lebih integratif, sehingga ilmu agama dan ilmu umum dapat saling melengkapi dalam 

membentuk generasi Muslim yang berkarakter, kompeten, dan relevan dengan tantangan zaman. 

 

B. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan 

(library research) yang bersifat deskriptif-analitis. Data diperoleh dari literatur primer maupun 

sekunder berupa buku, jurnal, artikel, dan sumber ilmiah lain yang relevan dengan topik dikotomi 

ilmu dalam pendidikan Islam. Pendekatan yang digunakan meliputi: (1) pendekatan historis untuk 

menelusuri akar lahirnya dikotomi ilmu serta dinamika sosial, politik, dan keagamaan yang 

melatarbelakanginya; (2) pendekatan konseptual untuk memahami pemikiran para tokoh Muslim 

mengenai konsep ilmu, integrasi dan pemisahan ilmu, serta faktor pendukung dan penghambatnya. 

Selanjutnya dilakukan analisis isi untuk mengolah data literatur secara sistematis guna menemukan 

makna, pola, serta relevansi dengan konteks pendidikan Islam di Indonesia. Data dianalisis melalui 

proses pengumpulan, kategorisasi, sintesis, dan interpretasi, sehingga menghasilkan pemahaman 

mendalam mengenai fenomena dikotomi ilmu dalam pendidikan Islam. 

 

C. HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

Berdasarkan kajian literatur dan analisis historis-konseptual, berikut uraian hasil dari 

penelitian ini. 

1. Konsep Ilmu dalam Islam 

Konsep ilmu dalam Islam sejak awal tidak mengenal dikotomi yang tegas antara ilmu 

agama dan ilmu non-agama. Para pemikir Muslim klasik maupun modern justru menekankan 

pentingnya integrasi antara wahyu dan akal, antara tujuan ukhrawi dan duniawi, dalam satu 

kerangka epistemologi yang utuh. Pemikiran tokoh-tokoh besar seperti Al-Ghazali, Ibnu Khaldun, 

dan Syed Muhammad Naquib al-Attas menunjukkan bahwa pembagian ilmu dalam Islam 

bukanlah bentuk pemisahan, melainkan pengklasifikasian berdasarkan fungsi, tujuan, dan 

manfaatnya. 

Al-Ghazali, melalui karya monumentalnya Ihya’ ‘Ulumuddin, menekankan kebangkitan 

kembali ilmu-ilmu agama di tengah derasnya pengaruh filsafat Yunani. Ia membagi ilmu menjadi 

fardhu ‘ain dan fardhu kifayah, serta membedakan antara ilmu syariah (ibadah, hukum, akhlak) 

 
8 Dandi Irawan et al., “Integrasi Ilmu Pengetahuan : Kajian Interdisipliner , Multidisipliner Dan Transdisipliner Ilmu 

Pendidikan Islam Kontemporer,” Attaqwa: Jurnal Ilmu Pendidikan Islamam 18, no. 1 (2022): 133–140. 



365 

 

MHS: JURNAL PENDIDIKAN DAN ILMU KEISLAMAN 
Zamron Pressindo - STAIM Paciran Lamongan, Vol 01 no 04, Desember 2025 

dan ilmu ghairu syariah (kedokteran, teknik, matematika).9 Meskipun membuat kategorisasi, Al-

Ghazali menilai ilmu berdasarkan manfaatnya bagi kehidupan manusia dan kedekatannya dengan 

Allah. Ilmu yang membawa kebaikan dan mendukung pengabdian kepada Tuhan dipandang 

terpuji, sementara ilmu yang menyesatkan atau tidak bermanfaat dikategorikan tercela. Dengan 

demikian, pembagian ilmu bukanlah bentuk dikotomi, melainkan penekanan pada dimensi 

kemanfaatan.10 

Ibnu Khaldun dalam Muqaddimah mengembangkan klasifikasi ilmu menjadi dua rumpun 

besar: ilmu naqliyah (bersumber pada wahyu, seperti tafsir, hadis, fiqh, kalam, dan tasawuf) dan 

ilmu ‘aqliyah (berbasis akal, seperti logika, ilmu alam, matematika, dan metafisika).11 Bagi Ibnu 

Khaldun, kedua rumpun ilmu ini memiliki kedudukan yang berbeda tetapi saling melengkapi. Ilmu 

naqliyah penting untuk memahami wahyu dan menjalankan syariat, sedangkan ilmu ‘aqliyah 

diperlukan untuk memahami fenomena alam dan mendukung peradaban. Ibnu Khaldun tidak 

menempatkan keduanya dalam posisi yang saling bertentangan, melainkan sebagai dimensi ilmu 

yang saling melengkapi dalam kerangka epistemologi Islam. 

Syed Muhammad Naquib al-Attas, seorang intelektual Muslim modern, mengkritik 

penggunaan istilah “tarbiyah” dan “ta’lim” sebagai definisi pendidikan Islam, dan menawarkan 

konsep ta’dib. Menurutnya, ta’dib mencakup keseluruhan aspek pendidikan—ilmu, pengajaran, 

etika, keadilan, dan adab—sehingga lebih sesuai dengan tujuan Islam dalam membentuk manusia 

beradab.12 Al-Attas juga menegaskan bahwa sumber ilmu adalah Tuhan, yang dapat diperoleh 

melalui akal dan intuisi,13 dengan hierarki pengetahuan yang menempatkan ilmu wahyu di atas 

ilmu rasional. Dengan demikian, pendidikan Islam tidak hanya sekadar transmisi informasi, 

melainkan pembentukan jiwa yang adil, seimbang, dan beradab.14 

Dari ketiga tokoh tersebut, terlihat adanya benang merah bahwa pembagian ilmu dalam 

Islam tidak bersifat dikotomis, tetapi fungsional dan hierarkis. Al-Ghazali menekankan aspek 

manfaat, Ibnu Khaldun menekankan keseimbangan antara wahyu dan akal, sementara al-Attas 

menekankan pendidikan berbasis adab sebagai integrasi ilmu duniawi dan ukhrawi. Ketiganya 

menunjukkan bahwa ilmu agama dan ilmu rasional tidak pernah diposisikan sebagai dua entitas 

yang bertentangan. 

Dengan demikian, dikotomi ilmu yang muncul dalam tradisi pemikiran Muslim modern 

lebih merupakan produk pengaruh sekularisasi Barat daripada berasal dari khazanah intelektual 

Islam itu sendiri. Epistemologi Islam, sebagaimana digambarkan oleh Al-Ghazali, Ibnu Khaldun, 

dan al-Attas, justru mengajarkan integrasi ilmu dalam kerangka tauhid, di mana seluruh 

pengetahuan diarahkan untuk mendekatkan diri kepada Allah serta membangun peradaban yang 

adil, seimbang, dan beradab. 

2. Lahirnya Dikotomi Ilmu 

 
9 Agus Salim, “Dikotomi Ilmu Perspektif Imam Ghazali Dan Pengaruhnya Terhadap Kebijakan Pendidikan Di 

Indonesia,” Kariman: Jurnal Pendidikan Keislaman 10, no. 01 (2022): 1–24. 
10 St. Noer Farida Laila, “Dikotomi Keilmuan Dalam Islam Abad Pertengahan: Telaah Pemikiran Al-Ghazali Dan 

Al-Zarnuji,” Jurnal Dinamika Penelitian 16, no. 2 (2016). 
11 Trisia Megawati Kusuma Dewi and Muhammad Syukri Pulungan, “Analisis Perkembangan Klasifikasi Ilmu 

Dalam Pandangan Islam,” Jurnal Cendekia 16, no. 02 (2024): 250–268. 
12 Savira Rahmania, M Yunus, and Abu Bakar, “Studi Pemikiran Pendidikan Islam Perspektif Naquib Al-Attas,” 

Jurnal Agama Sosial dan Budaya 6, no. 2 (2023): 2599–473, https://doi.org/10.31538/almada.v6i2.3085. 
13 Mahmudah, “Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas,” TSARWAH (Jurnal Ekonomi dan Bisnis Islam) 1, 

no. 1 (2016): 95–108. 
14 Syed Muhammad Naquib Al-Attas, Islam Dan Sekularisme, 1st ed. (Bandung: Penerbit Pustaka, 1981). 



366 

 

MHS: JURNAL PENDIDIKAN DAN ILMU KEISLAMAN 
Zamron Pressindo - STAIM Paciran Lamongan, Vol 01 no 04, Desember 2025 

Lahirnya dikotomi ilmu dalam sejarah Islam berakar dari interaksi kompleks antara tradisi 

keilmuan Islam dengan pengaruh luar, terutama filsafat Yunani dan pendidikan Barat. Awalnya, 

pembagian ilmu hanya dimaksudkan sebagai klasifikasi netral, seperti yang dilakukan Al-Ghazali 

dengan kategorisasi ilmu fardhu ‘ain, fardhu kifayah, serta ilmu syar‘iyyah dan ‘aqliyyah. Namun, 

seiring berjalannya waktu, klasifikasi ini berubah menjadi pemisahan mutlak yang menimbulkan 

jurang antara ilmu agama dan ilmu umum. Faktor-faktor seperti kritik Al-Ghazali terhadap filsafat, 

kebijakan politik pada masa al-Makmun, serta masuknya pendidikan sekuler Barat melalui 

kolonialisme memperdalam pemisahan tersebut. Akibatnya, tradisi keilmuan Islam yang semula 

integratif mengalami stagnasi dan kehilangan daya saing. 

Dalam konteks pendidikan, dikotomi ini memunculkan dualisme antara pendidikan agama 

dan pendidikan umum. Para pemikir seperti Harun Nasution15 dan Baharuddin16 menilai bahwa 

pemisahan tersebut menimbulkan keterasingan antara ilmu keagamaan dengan realitas modern. 

Sementara itu, ilmu-ilmu umum berkembang tanpa sentuhan spiritual, sehingga terjadi 

ketidakseimbangan. Meski ada pandangan yang melihat klasifikasi ilmu sebagai hal wajar, 

kolonialisme Barat justru mengubahnya menjadi hierarki, dengan anggapan bahwa ada ilmu yang 

lebih tinggi dan lebih rendah. Hal ini memperparah keterbelahan epistemologis dalam pendidikan 

Islam.17 

Kebijakan kolonial Belanda turut memperkokoh dikotomi ini. Sejak abad ke-19, 

pendidikan dijadikan instrumen politik untuk mengendalikan umat Islam. Melalui regulasi seperti 

Goeroe Ordonantie (1905, 1925) dan Wildeschoolen Ordonantie (1932), pemerintah kolonial 

mengawasi ketat guru agama dan lembaga pendidikan Islam.18 Pesantren yang tetap bertahan 

dianggap sebagai simbol perlawanan, namun cenderung menutup diri dari modernisasi. Di sisi 

lain, pendidikan Barat yang disponsori Belanda diarahkan untuk mencetak elite pribumi yang loyal 

terhadap kolonialisme. Strategi ini menjauhkan umat Islam dari tradisi keilmuan integratif dan 

menempatkan pendidikan Islam di posisi marginal. 

Pasca-kolonial, pendidikan Islam di Indonesia masih menghadapi dampak dikotomi 

tersebut. Pada masa awal kemerdekaan hingga Orde Baru, madrasah dan pesantren sering berada 

di pinggiran sistem pendidikan nasional. Baru pada 1970-an muncul upaya serius modernisasi, 

terutama melalui kebijakan Menteri Agama Mukti Ali yang mendorong integrasi pelajaran umum 

dan agama. Kebijakan ini dipertegas oleh SKB Tiga Menteri19 dan SKB Dua Menteri (1984), yang 

menekankan kesetaraan kurikulum madrasah dan sekolah umum.  

Kelahiran madrasah formal di Indonesia merupakan respons terhadap dua hal: pertama, 

keterbatasan pesantren tradisional dalam menjawab kebutuhan praktis masyarakat; kedua, 

kekhawatiran terhadap pendidikan sekuler kolonial. Madrasah kemudian berkembang sebagai 

lembaga yang berusaha mengintegrasikan pelajaran umum dengan pendidikan agama. Dengan 

dukungan pemerintah, madrasah dan pesantren mulai mengadopsi kurikulum ganda yang lebih 

 
15 Izzuddin Rijal Fahmi and Muhamad Asvin Abdur Rohman, “Non-Dikotomi Ilmu: Integrasi-Interkoneksi Dalam 

Pendidikan Islam,” AL-MIKRAJ : Jurnal Studi Islam dan Humaniora 1, no. 2 (2021): 46–60. 
16 Baharuddin, Umiarso, and Sri Minarti, Dikotomi Pendidikan Islam: Historisitas Dan Implikasi Pada Masyarakat 

Islam, 2nd ed. (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2011). 
17 Ibid. 
18 Maftuh Ajmain, “Melacak Implikasi Politik Pendidikan Kolonial Belanda Terhadap Pendidikan Islam: Sebuah 

Tinjauan Historis,” Jurnal Mudarrisuna: Media Kajian Pendidikan Agama Islam 14, no. 1 (2024): 79. 
19 Tirolian, “Kolonialisme Dan Dikotomi Pendidikan Islam Di Indonesia,” Ihya’ Al-’Arabiyah 6, no. 2 (2016): 264–

275. 



367 

 

MHS: JURNAL PENDIDIKAN DAN ILMU KEISLAMAN 
Zamron Pressindo - STAIM Paciran Lamongan, Vol 01 no 04, Desember 2025 

adaptif terhadap perkembangan zaman, meski masih menyisakan persoalan integrasi 

epistemologis antara ilmu agama dan ilmu umum.20 

Dengan demikian, dikotomi ilmu dalam Islam tidak bersumber dari ajaran agama itu 

sendiri, melainkan merupakan hasil proses sejarah panjang yang dipengaruhi oleh filsafat, 

dinamika politik, kolonialisme, serta sistem pendidikan. Pada masa keemasan Islam, wahyu dan 

akal pernah berpadu secara selaras, namun kemudian terpisah akibat berbagai faktor internal 

maupun eksternal. Reformasi madrasah dan pesantren menjadi usaha penting dalam 

merekonstruksi tradisi keilmuan Islam yang menyeluruh, yaitu dengan memadukan aspek spiritual 

dan rasional guna menjawab tantangan modernitas. 

3. Implikasi Konsep Dikotomi Ilmu terhadap Kurikulum Pendidikan Islam di Indonesia 

Konsep dikotomi ilmu—pemisahan antara ilmu agama dan ilmu umum—memiliki 

implikasi besar dalam pembentukan kurikulum pendidikan di Indonesia. Sejak awal kemerdekaan 

hingga saat ini, struktur kurikulum pendidikan nasional mencerminkan adanya pembagian 

kelembagaan: pendidikan agama dikelola oleh Kementerian Agama, sementara pendidikan umum 

berada di bawah Kementerian Pendidikan21 (yang kini telah terpecah menjadi beberapa 

kementerian). Sebagai konsekuensinya, terjadi pemisahan yang jelas dalam pengelolaan lembaga, 

tenaga pengajar, kurikulum, dan program pengembangan antara pendidikan agama dan pendidikan 

umum. 

Pada masa Orde Lama di bawah kepemimpinan Presiden Soekarno, terjadi tiga kali 

perubahan kurikulum, yaitu Rencana Pelajaran 1947, Rencana Pendidikan Sekolah Dasar 1964, 

dan Kurikulum Sekolah Dasar 1968. Pada awal kemerdekaan, sebelum berdirinya Kementerian 

Agama pada 3 Januari 1946, BP KNIP telah mengusulkan pengembangan pendidikan Islam, 

termasuk peningkatan mutu pesantren dan madrasah, modernisasi metode pengajaran, serta 

pemberian bantuan melalui Kementerian Pendidikan, Pengajaran, dan Kebudayaan (PP&K). 

Setelah Kementerian Agama resmi dibentuk dengan K.H. Wahid Hasyim sebagai Menteri Agama 

pertama, perhatian terhadap pendidikan Islam semakin besar.22 Hal ini diperkuat dengan terbitnya 

Surat Keputusan Bersama dua menteri pada tahun 1951 yang mewajibkan pelajaran agama 

diajarkan di sekolah-sekolah minimal dua jam per minggu.23 

Memasuki masa Orde Baru, pemerintah mulai memberikan perhatian lebih besar terhadap 

pendidikan agama melalui Kurikulum 1975 yang didukung oleh SKB Tiga Menteri. Dalam 

kurikulum madrasah, pendidikan agama memperoleh porsi 30% sementara pendidikan umum 

70%, dengan pengakuan ijazah madrasah setara dengan sekolah umum. Penguatan lebih lanjut 

datang melalui UU Sisdiknas No. 2 Tahun 1989 yang menegaskan madrasah sebagai lembaga 

berciri khas Islam dan bagian dari sistem pendidikan nasional. Namun, meskipun telah ada 

pengakuan formal, pemisahan kelembagaan antara Kementerian Agama dan Kementerian 

Pendidikan masih menunjukkan bahwa dikotomi ilmu belum sepenuhnya hilang, meski arah 

kebijakan sudah mengarah pada integrasi pendidikan. 

Pada era reformasi, tahun 2004 diterapkan Kurikulum Berbasis Kompetensi (KBK) yang 

menekankan pencapaian kompetensi peserta didik dan mendorong madrasah mengadopsi 

pendekatan serupa. Selanjutnya, tahun 2006 diberlakukan Kurikulum Tingkat Satuan Pendidikan 

(KTSP) yang menyesuaikan pendidikan dengan konteks lokal, diperkuat oleh PERMENAG No. 2 

 
20 Resnita, “Dualism in Education: Management of School and Madrasah Education.” 
21 Mohammad Kamaludin, “Penelusuran Sejarah Pendikotomian Ilmu Pengetahuan (Umum Dan Agama) Di 

Indonesia,” Journal of Urban Sociology 4, no. 1 (2021): 4. 
22 Agus Setiawan, “Kurikulum Pendidikan Agama Islam,” Darul Ulum 9, no. 2 (2018): 264–286. 
23 Resnita, “Dualism in Education: Management of School and Madrasah Education.” 



368 

 

MHS: JURNAL PENDIDIKAN DAN ILMU KEISLAMAN 
Zamron Pressindo - STAIM Paciran Lamongan, Vol 01 no 04, Desember 2025 

Tahun 2008 tentang standar kompetensi dan isi Pendidikan Agama Islam. Kemudian, pada tahun 

ajaran 2013–2014, pemerintah meluncurkan Kurikulum 2013 (K-13) yang menekankan 

pembelajaran aktif, penguatan sikap, dan keterlibatan lingkungan sekolah serta masyarakat.24 

Kurikulum Merdeka yang diluncurkan sejak 2022 menjadi titik balik penting dalam 

pelemahan konsep dikotomi ilmu. Kurikulum ini menekankan fleksibilitas, diferensiasi, serta 

pembelajaran berbasis proyek yang memungkinkan integrasi nilai-nilai Islam ke dalam berbagai 

bidang ilmu, termasuk sains, teknologi, dan sosial. Dengan tiga prinsip utamanya—penguatan 

karakter, fleksibilitas, dan fokus pada muatan esensial—Kurikulum Merdeka memberi ruang bagi 

madrasah dan sekolah Islam untuk menerapkan model pendidikan integratif yang menggabungkan 

ilmu agama dengan ilmu modern secara lebih substansial.25 

Secara keseluruhan, implikasi dikotomi ilmu terhadap kurikulum pendidikan Islam di 

Indonesia dapat dilihat sebagai perjalanan historis yang bergerak dari pemisahan ketat menuju 

upaya integrasi. Meskipun dari sisi kelembagaan dikotomi masih ada akibat dualisme kementerian, 

perkembangan kurikulum nasional—terutama melalui Kurikulum Merdeka—menunjukkan arah 

positif menuju sistem pendidikan Islam yang lebih utuh. Dengan demikian, pendidikan Islam di 

Indonesia kini berada pada fase transisi, di mana dikotomi ilmu secara bertahap melemah dan 

peluang integrasi epistemologis semakin terbuka. 

4. Faktor Pendukung dan Penghambat Dikotomi Ilmu 

Dikotomi ilmu dalam pendidikan Islam tidak muncul secara tiba-tiba, melainkan 

dipengaruhi oleh sejumlah faktor yang saling terkait. Dari sisi faktor pendukung, pertama, 

pemahaman yang sempit tentang ilmu menjadi penyebab utama. Banyak kalangan membatasi ilmu 

hanya pada ranah agama, padahal al-Qur’an menegaskan bahwa Allah meninggikan derajat orang-

orang yang beriman dan berilmu tanpa memberikan pembatasan pada jenis ilmu tertentu (QS. Al-

Mujadilah: 11). Kedua, warisan kolonialisme Belanda turut memperkuat pemisahan antara 

pendidikan agama dan pendidikan umum. Politik pendidikan kolonial yang bersifat dualistik 

bertujuan untuk melemahkan umat Islam. Dualisme ini akhirnya terinternalisasi dalam sistem 

pendidikan nasional yang berlangsung hingga kini. Pendidikan kolonial dirancang untuk 

kepentingan Belanda, bukan pemberdayaan rakyat—tujuannya mencetak elite pribumi yang loyal 

dan tenaga kerja berpendidikan rendah. Islam dianggap ancaman, sehingga melalui politik asosiasi 

Snouck Hurgronje, pengaruh Islam dilemahkan lewat pendidikan Barat.26 Ketiga, adanya kritik 

terhadap modernisasi dan kekhawatiran sebagian ulama terhadap sains Barat turut memperkuat 

dikotomi. Ilmu pengetahuan modern dianggap membawa nilai-nilai sekuler yang berpotensi 

merusak spiritualitas umat Islam. Hal ini ditegaskan oleh pemikir seperti Seyyed Hossein Nasr 

yang menyatakan bahwa sains modern telah kehilangan dimensi spiritual dan etisnya.27 Keempat, 

sekularisme yang lahir dari tradisi intelektual Barat juga memperkokoh pemisahan ilmu. Berbeda 

 
24 Kusmiran, Khairunnas Rajab, and Muhammad Faisal, “Analisis Kebijakan Kurikulum Pendidikan Agama Islam 

Di Indonesia,” Jurnal Penelitian Ilmu Pendidikan Indonesia 1, no. 2 (2022): 366–372. 
25 Kemendikbud, Kurikulum Pada Pendidikan Anak Usia Dini, Jenjang Pendidikan Dasar, Dan Jenjang Pendidikan 

Menengah, Permendikbud Ristek Nomor 12 Tahun 2024 (Indonesia, 2024). 
26 Ajmain, “Melacak Implikasi Politik Pendidikan Kolonial Belanda Terhadap Pendidikan Islam: Sebuah Tinjauan 

Historis.” 
27 Haila Fardyatullail, Syamsuddin Arif, and Sulfa Heemphinit, “THE IDEA OF ISLAMIZATION: A Study of 

Imam Suprayogo’s Thought,” TAJDID: Jurnal Ilmu Ushuluddin 22, no. 1 (2023): 1–24. 



369 

 

MHS: JURNAL PENDIDIKAN DAN ILMU KEISLAMAN 
Zamron Pressindo - STAIM Paciran Lamongan, Vol 01 no 04, Desember 2025 

dengan Islam yang menekankan integrasi antara ilmu dan amal, tradisi Barat justru memisahkan 

agama dari kehidupan.28 

Sementara itu, terdapat pula faktor-faktor yang berfungsi sebagai penghambat terjadinya 

dikotomi ilmu, yakni yang mendorong proses integrasi. Pertama, peran ulama dan cendekiawan 

Muslim klasik menjadi contoh nyata bahwa penguasaan ilmu agama dan sains dapat berjalan 

beriringan. Tokoh-tokoh seperti Al-Farabi, Ibnu Sina, dan Al-Ghazali tidak hanya menguasai ilmu 

keislaman, tetapi juga memberikan kontribusi besar dalam bidang filsafat, kedokteran, dan ilmu 

pengetahuan lainnya.29 Kedua, integrasi ilmu juga didorong oleh berkembangnya lembaga 

pendidikan Islam kontemporer yang mencoba menyatukan kurikulum agama dan umum. 

Fenomena pesantren modern untuk mencetak lulusan yang menguasai ilmu agama dan umum, 

sekolah Islam terpadu, hingga transformasi IAIN dan STAIN menjadi Universitas Islam Negeri 

(UIN) menunjukkan adanya proses fusi keilmuan yang nyata. UIN, misalnya, tidak hanya 

mengajarkan studi keislaman, tetapi juga membuka fakultas-fakultas sains dan teknologi. Ketiga, 

meningkatnya kesadaran umat Islam juga menjadi faktor penting dalam melemahkan dikotomi. 

Masyarakat semakin memahami bahwa penguasaan ilmu agama saja tidak cukup, tetapi harus 

diimbangi dengan ilmu pengetahuan modern untuk menjawab tantangan global. Hal ini terlihat 

dari meningkatnya minat terhadap model sekolah berasrama (boarding school) yang 

mengintegrasikan pendidikan agama dan umum dalam satu sistem holistik.30 

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa dikotomi ilmu dalam pendidikan Islam 

bukanlah sesuatu yang absolut. Ia didukung oleh faktor historis, ideologis, dan epistemologis 

tertentu, tetapi sekaligus dihambat oleh kesadaran integratif yang terus berkembang. Upaya 

integrasi yang dilakukan baik oleh tokoh-tokoh klasik maupun lembaga pendidikan modern 

membuktikan bahwa penyatuan ilmu agama dan ilmu umum bukan hanya mungkin, tetapi juga 

sangat diperlukan demi kemajuan peradaban Islam yang menyeluruh. 

 

D. KESIMPULAN  

Penelitian ini menyimpulkan bahwa Islam tidak mengenal pemisahan antara ilmu agama 

dan ilmu umum, karena keduanya saling melengkapi dalam membentuk manusia berilmu dan 

berakhlak. Dikotomi ilmu muncul akibat pengaruh kolonialisme dan sistem pendidikan Barat yang 

memisahkan aspek spiritual dan rasional. Meski dampaknya masih terasa dalam pendidikan Islam 

di Indonesia, kini telah ada upaya integrasi melalui madrasah, pesantren modern, dan Kurikulum 

Merdeka. Penelitian ini terbatas pada kajian pustaka tanpa data lapangan, sehingga perlu penelitian 

lanjutan secara empiris serta penguatan sinergi kurikulum agar pendidikan Islam lebih menyatu 

dan berlandaskan nilai tauhid. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Ajmain, Maftuh. “Melacak Implikasi Politik Pendidikan Kolonial Belanda Terhadap Pendidikan 

Islam: Sebuah Tinjauan Historis.” Jurnal Mudarrisuna: Media Kajian Pendidikan Agama 

Islam 14, no. 1 (2024): 79. 

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. Islam Dan Sekularisme. 1st ed. Bandung: Penerbit Pustaka, 

 
28 D Didiharyono, Buhari Fakkah, and Ovan, “Integrasi Keilmuan Antara Sains & Teknologi Dengan Agama (Suatu 

Konsepsi Dalam Upaya Mengikis Dikotomi Ilmu),” in Masyarakat Cita, Konsepsi & Praktik (Makassar: Liyan 

Pustaka Ide, 2021), 29–46, https://osf.io/rt74a. 
29 Tamami, “Dikotomi Pendidikan Agama Islam Dan Pendidikan Umum Di Indonesia.” 
30 Istikomah, “Integrasi Sains Dan Agama Di Perguruan Tinggi Sebagai Upaya Mengikis Dikotomi Ilmu,” 

Tadrisuna: Jurnal Pendidikan Islam dan Kajian Islam 2, no. 1 (2019): 58–70. 



370 

 

MHS: JURNAL PENDIDIKAN DAN ILMU KEISLAMAN 
Zamron Pressindo - STAIM Paciran Lamongan, Vol 01 no 04, Desember 2025 

1981. 

Asyari, Akhmad, and Rusni Bil Makruf. “Dikotomi Pendidikan Islam: Akar Historis Dan 

Dikotomisasi Ilmu.” eL-HIKMAH: Jurnal Kajian dan Penelitian Pendidikan Islam 8, no. 2 

(2014): 1–17. 

Baharuddin, Umiarso, and Sri Minarti. Dikotomi Pendidikan Islam: Historisitas Dan Implikasi 

Pada Masyarakat Islam. 2nd ed. Bandung: Remaja Rosdakarya, 2011. 

Dewi, Trisia Megawati Kusuma, and Muhammad Syukri Pulungan. “Analisis Perkembangan 

Klasifikasi Ilmu Dalam Pandangan Islam.” Jurnal Cendekia 16, no. 02 (2024): 250–268. 

Didiharyono, D, Buhari Fakkah, and Ovan. “Integrasi Keilmuan Antara Sains & Teknologi 

Dengan Agama (Suatu Konsepsi Dalam Upaya Mengikis Dikotomi Ilmu).” In Masyarakat 

Cita, Konsepsi & Praktik, 29–46. Makassar: Liyan Pustaka Ide, 2021. https://osf.io/rt74a. 

Fahmi, Izzuddin Rijal, and Muhamad Asvin Abdur Rohman. “Non-Dikotomi Ilmu: Integrasi-

Interkoneksi Dalam Pendidikan Islam.” AL-MIKRAJ : Jurnal Studi Islam dan Humaniora 1, 

no. 2 (2021): 46–60. 

Fardyatullail, Haila, Syamsuddin Arif, and Sulfa Heemphinit. “THE IDEA OF ISLAMIZATION: 

A Study of Imam Suprayogo’s Thought.” TAJDID: Jurnal Ilmu Ushuluddin 22, no. 1 (2023): 

1–24. 

Farida Laila, St. Noer. “Dikotomi Keilmuan Dalam Islam Abad Pertengahan: Telaah Pemikiran 

Al-Ghazali Dan Al-Zarnuji.” Jurnal Dinamika Penelitian 16, no. 2 (2016). 

Faruk, Majida, Radjiman Ismail, Mahmud, and Muh. Natsir. “Dikotomi Ilmu Dalam Pendidikan 

Islam.” Jurnal Ilmiah Wahana Pendidikan 9, no. 4 (2023): 310–320. 

Hidayat, Syamsul, Bahaking Rama, and Moh Natsir Mahmud. “Mengenal Dikotomi Ilmu.” Al 

Urwatul Wutsqa: Kajian Pendidikan Islam 3, no. 2 (2023): 115–126. 

Irawan, Dandi, Ramadan Syah Putra, Muhammad Al Farabi, and Zulkifli Tanjung. “Integrasi Ilmu 

Pengetahuan : Kajian Interdisipliner , Multidisipliner Dan Transdisipliner Ilmu Pendidikan 

Islam Kontemporer.” Attaqwa: Jurnal Ilmu Pendidikan Islamam 18, no. 1 (2022): 133–140. 

Istikomah. “Integrasi Sains Dan Agama Di Perguruan Tinggi Sebagai Upaya Mengikis Dikotomi 

Ilmu.” Tadrisuna: Jurnal Pendidikan Islam dan Kajian Islam 2, no. 1 (2019): 58–70. 

Kamaludin, Mohammad. “Penelusuran Sejarah Pendikotomian Ilmu Pengetahuan (Umum Dan 

Agama) Di Indonesia.” Journal of Urban Sociology 4, no. 1 (2021): 4. 

Kemendikbud. Kurikulum Pada Pendidikan Anak Usia Dini, Jenjang Pendidikan Dasar, Dan 

Jenjang Pendidikan Menengah. Permendikbud Ristek Nomor 12 Tahun 2024. Indonesia, 

2024. 

Kusmiran, Khairunnas Rajab, and Muhammad Faisal. “Analisis Kebijakan Kurikulum Pendidikan 

Agama Islam Di Indonesia.” Jurnal Penelitian Ilmu Pendidikan Indonesia 1, no. 2 (2022): 

366–372. 

Mahmudah. “Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas.” TSARWAH (Jurnal Ekonomi dan 

Bisnis Islam) 1, no. 1 (2016): 95–108. 

Nurhasnah, Tiffani, Eldarifai, Zulmuqim, and Zalnur. “Hakikat Ilmu Pengetahuan Dalam 

Perspektif Filsafat Pendidikan Islam: Telaah Mengenai Dikotomi Ilmu, Islamisasi Ilmu, 

Integrasi Ilmu, Interkoneksi Ilmu Dan Implikasinya Terhadap Pengembangan Pendidikan 

Islam.” Indo-MathEdu Intellectuals Journal 4, no. 3 (2023): 2560–2575. 

Rahmania, Savira, M Yunus, and Abu Bakar. “Studi Pemikiran Pendidikan Islam Perspektif 

Naquib Al-Attas.” Jurnal Agama Sosial dan Budaya 6, no. 2 (2023): 2599–473. 

https://doi.org/10.31538/almada.v6i2.3085. 

Resnita. “Dualism in Education: Management of School and Madrasah Education.” Journal of 



371 

 

MHS: JURNAL PENDIDIKAN DAN ILMU KEISLAMAN 
Zamron Pressindo - STAIM Paciran Lamongan, Vol 01 no 04, Desember 2025 

Innovation in Teaching and Instructional Media 4, no. 3 (2024): 137–148. 

Salim, Agus. “Dikotomi Ilmu Perspektif Imam Ghazali Dan Pengaruhnya Terhadap Kebijakan 

Pendidikan Di Indonesia.” Kariman: Jurnal Pendidikan Keislaman 10, no. 01 (2022): 1–24. 

Setiawan, Agus. “Kurikulum Pendidikan Agama Islam.” Darul Ulum 9, no. 2 (2018): 264–286. 

Tamami, Badrut. “Dikotomi Pendidikan Agama Islam Dan Pendidikan Umum Di Indonesia.” 

TARLIM Jurnal Pendidikan Agama Islam 2, no. 1 (2019): 85–96. 

Tirolian. “Kolonialisme Dan Dikotomi Pendidikan Islam Di Indonesia.” Ihya’ Al-’Arabiyah 6, no. 

2 (2016): 264–275. 

Yusuf, Muhammad, Muslihah Said, and Mawaddah Hajir. “Dikotomi Pendidikan Islam: Penyebab 

Dan Solusinya.” Bacaka’ : Pendidikan Agama Islam 1, no. 1 (2021): 13–19. 

 

 

 


