
Ad-Daqqoq: Journal of Religion and Social Movement 

Vol. 1 Issue 2, 2025 

DOI: XX.XXXX/xxxxxxxx 

pp. 118-134 E-ISSN: XXXX-XXXX 

 
 

 

Sayid Sheikh Al-Hadi: Theologian, Scholar of Kalam, And Islamic 

Reformer 

 

Ahmad Nabil Amir 

Former Associate Research Fellow 

International Institute of Islamic Thought and Civilization (ISTAC-IIUM) 

Kuala Lumpur 

nabiller2002@gmail.com 

 

 

 

 

Article History 

Received: 25-11-2024 

Reviced: 27-01-2025 

Accepted: 31-02-2025 

 

 
Keywords: 

Al-Hadi, Modernism,  

Malaya, Religious Reform,  

al-Imam  

 

 

 

 

 

 

 

This is an open access article under CC BY-SA 4.0 license. 

Copyright © 2024 by Author. Pu blished by CV. Zamron Pressindo 

      Available online at: https://journal.zamronedu.co.id/index.php/addaqqo/issue/archive 

 

 

 

Abstract: 

The paper discusses the work of Sayid Syekh al-Hadi 

(1867-1934) the leading advocate of Pan Islamic 

movement and Islamic reform in Malaya that espoused 

the modern ideal of Sayid Jamal al-din al-Afghani. It looks 

into his interpretation of religious ideal that underlie his 

vision for reform and renewal from his classic column 

and novels that response to the traditional practice and 

customs of the Malays. In this regard, it analyzed aspects 

of reform that he developed which included the contested 

ideas of religious orthodoxy, dogma and rituals, modern 

Islamic consciousness, independent reasoning and ijtihad, 

current socio-political condition and its 

underdevelopment and womens’ empowerment and 

liberation. The study is qualitative in nature based on 

library and documentary survey. The finding shows that 

al-Hadi had left behind modern impression of reform that 

aspired to bring socio-political and cultural progress in 

contemporary society and raising awareness of the higher 

value of Islamic spirituality and its liberal, progressive 

and dynamic implications for society. 

 

file:///D:/Jurnal%20Ad-Daqqoq/Volume%20Agst%202024/nabiller2002@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://zamronedu.co.id/
https://journal.zamronedu.co.id/index.php/addaqqo/issue/archive
https://journal.zamronedu.co.id/index.php/addaqqo/issue/archive


Sayid Sheikh Al-Hadi: Theologian, Scholar of Kalam, And Islamic Reformer 

 

 

 
  

119 

Ad-Daqqoq: Vol. 1 Issue 2, 2025 

 

Abstrak: 

Artikel ini membahas pemikiran Sayid Syekh al-Hadi (1867-1934), seorang aktivis dan 

tokoh pembaharu Islam, serta penganjur paham modernisasi yang terinspirasi dari 

pengaruh Pan-Islamisme Jamal al-Din al-Afghani. Artikel ini meneliti aspek-aspek 

pembaharuan yang dikembangkannya terkait dengan tradisi dan pengaruh ortodoksi 

terhadap paham dogmatis, praktik ritual, kesadaran modern, penggunaan akal dan 

ijtihad, keterbelakangan sosial-politik umat, serta pembebasan perempuan. Kajian ini 

bersifat kualitatif berdasarkan penelitian pustaka dan dokumentasi. Temuan kajian 

menunjukkan bahwa Sayid Syekh al-Hadi meninggalkan paham dan aspirasi modern 

yang berpengaruh dalam konteks pemurnian Islam dan pemikiran pembaharuan 

yang terkait dengan doktrin kalam dan ideologi hukum, prinsip maqasid, filsafat 

moral, serta kemajuan sosial-politik, etika, dan budaya yang meningkatkan kesadaran 

akan nilai-nilai agama yang liberal, progresif, dan dinamis. 

Kata kunci: Al-Hadi, modernisme, Tanah Melayu, pembaharuan agama, al-Imam 

 

PENDAHULUAN 

“Tidak diragukan lagi bahwa para penjaja agama dan penjual jimat, atau 

pembawa tasbih, atau mereka yang menipu kaum perempuan, serta para 

pengikutnya akan mencela saya dengan berbagai kata-kata buruk karena tulisan saya 

ini. Namun, saya tidak peduli dengan ucapan mereka selama saya menyerukan ajaran 

Al-Qur’an. Kepada Allah-lah saya bergantung.” (Sayid Sheikh al-Hadi, Saudara, 27 

Oktober 1928). 

Artikel ini mengupas pemikiran modern yang dibawa oleh Sayid Syekh al-

Hadi (1867-1934), seorang ulama dari kalangan elite Hadhrami, yang telah 

memunculkan gagasan baru dalam mendorong kemajuan dan kebangkitan Islam di 

Tanah Melayu. Pemikiran pembaruan ini diusung dalam misi pencerahan yang 

dilanjutkannya sebagai warisan dari Sayid Jamal al-Din al-Afghani, Muhammad 

Abduh, dan Muhammad Rashid Rida, yang merupakan tokoh pembaharu besar dan 

tiga kekuatan ideal yang telah memicu perubahan signifikan di dunia Islam sepanjang 

abad ke-19 hingga ke-20 Masehi. Perjuangan islah ini dilanjutkan di Malaya oleh al-

Hadi, yang mengembangkan paham pembaruan dan reformasi Islam yang diilhami 

oleh Abduh di Mesir.1 

Al-Hadi mewujudkan ide-ide pembaharuan yang substansial dalam 

tulisannya, dengan kemampuannya menerjemahkan Tafsir al-Qur’an yang dikarang 

oleh Muhammad Abduh serta mengadaptasi pemikiran dan karya tersebut menjadi 
                                                        
1 Ibrahim Abu Bakar, Islamic Modernism in Malaya: The Life and Thought of Sayid Syeikh Al-Hadi 1867-

1934 (Kuala Lumpur: Penerbit Universiti Malaya, 1994). 



Ahmad Nabil Amir 

 
 

 
  

120 

Ad-Daqqoq: Vol. 1 Issue 2, 2025 

 

buku Ugama Islam dan Akal. Ia juga menyebarkan paham pembaruan ini melalui 

majalah al-Imam, al-Ikhwan, dan Saudara, yang membangkitkan semangat perubahan 

dan kebangkitan, serta memicu gagasan pembaruan dan penentangan terhadap 

penjajah, yang menjadi katalisator perjuangan kemerdekaan di Tanah Melayu pada 

awal 1920-an hingga 1930-an. 

Al-Hadi juga mendirikan Madrasah al-Iqbal al-Islamiyah di Singapura pada 

tahun 1907, Madrasah al-Hadi di Melaka (1915), dan Madrasah al-Mashoor di Pulau 

Pinang (1926), serta berperan sebagai mudir (kepala sekolah) yang berupaya mencetak 

kader-kader penerus perjuangan dan cita-cita pembaruannya. Ia juga mengelola 

percetakan sendiri, yaitu Jelutong Press, yang berbasis di Pulau Pinang. Setelah 

menghadapi perlawanan dari masyarakat setempat atas gagasannya yang dianggap 

radikal, ia pindah dari Melaka ke Pulau Pinang, yang posisinya strategis dan terbuka 

sebagai kota pelabuhan kosmopolitan, sehingga kondusif untuk melancarkan 

reformasi dan perubahan.2 

 

METODE PENELITIAN 

Dalam penelitian ini, angkah-langkah analisis dilakukan secara sistematis 

untuk menggali lebih dalam pemikiran Sayid Syekh al-Hadi dengan pendekatan 

perbandingan ideologis dan analisis historis. Pertama, peneliti membandingkan 

pemikiran al-Hadi dengan gagasan-gagasan reformis besar lainnya, seperti Jamal al-

Din al-Afghani, Muhammad Abduh, dan Rashid Rida. Langkah ini penting karena al-

Hadi dipengaruhi secara signifikan oleh pemikir-pemikir tersebut, terutama dalam 

hal modernisasi Islam dan penerapan ijtihad. Perbandingan ini dilakukan dengan 

memeriksa teks-teks kunci dari masing-masing tokoh, serta konteks di mana gagasan 

mereka berkembang. Misalnya, bagaimana al-Hadi mengadaptasi pemikiran Abduh 

tentang pembaruan pendidikan Islam di Mesir ke dalam sistem pendidikan di Tanah 

Melayu, sambil mempertimbangkan perbedaan kondisi sosial-budaya di kedua 

wilayah tersebut. 

Selain membandingkan ideologinya dengan tokoh-tokoh lain, peneliti juga 

melakukan analisis tematik terhadap teks-teks karya al-Hadi, seperti tulisannya di 

majalah al-Imam dan al-Ikhwan. Analisis ini bertujuan untuk mengidentifikasi tema-

tema utama yang terus berulang dalam karyanya, seperti pembaruan pendidikan, 

peran perempuan dalam masyarakat, serta perlawanan terhadap kolonialisme. Setiap 

tema kemudian dieksplorasi lebih lanjut dengan melihat bagaimana al-Hadi 

membingkai argumennya dalam konteks situasi sosial-politik yang ia hadapi pada 

saat itu. Misalnya, gagasan pembebasan perempuan yang dia suarakan di al-Imam 

tidak hanya merupakan adopsi dari ide-ide progresif di Mesir, tetapi juga merupakan 

                                                        
2 Syed Sheikh bin Ahmad Al-Hadi, Kitab Alam Perempuan (Pulau Pinang: Jelutong Press, 1937). 



Sayid Sheikh Al-Hadi: Theologian, Scholar of Kalam, And Islamic Reformer 

 

 

 
  

121 

Ad-Daqqoq: Vol. 1 Issue 2, 2025 

 

respons terhadap realitas sosial yang ia lihat di Tanah Melayu, di mana peran 

perempuan dalam masyarakat sangat terbatas. 

Penelitian ini juga memperhatikan konteks historis di mana al-Hadi beroperasi. 

Konteks ini melibatkan pengaruh kolonialisme di Tanah Melayu, dinamika antara 

kelompok tradisional dan modernis, serta bagaimana interaksi dengan dunia Islam 

yang lebih luas (seperti Mesir dan Timur Tengah) membentuk pemikiran lokal. Oleh 

karena itu, pendekatan historis digunakan untuk menempatkan al-Hadi dan 

karyanya dalam kerangka sejarah yang lebih besar, yang memungkinkan peneliti 

untuk memahami faktor-faktor eksternal yang mempengaruhi perkembangan 

pemikirannya. Penggunaan pendekatan ini juga membantu dalam memahami 

resistensi yang dihadapi oleh al-Hadi dari kelompok tradisional yang menolak 

pembaruan yang ia tawarkan, serta bagaimana ia menavigasi perlawanan tersebut. 

Dengan menggunakan berbagai metode analisis ini, penelitian ini bertujuan 

untuk menghadirkan gambaran yang menyeluruh dan mendalam mengenai 

kontribusi intelektual al-Hadi. Fokusnya tidak hanya pada pengaruh gagasan dari 

luar, tetapi juga pada bagaimana al-Hadi mengontekstualisasikan dan memodifikasi 

ide-ide tersebut agar relevan dengan realitas lokal. Dengan demikian, penelitian ini 

menawarkan perspektif yang lebih komprehensif tentang bagaimana gagasan 

modernisasi Islam dapat disesuaikan dengan konteks sosial-budaya yang berbeda, 

serta bagaimana al-Hadi berhasil membangun wacana pembaruan yang tetap relevan 

hingga saat ini. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Latar Kehidupan 

Sayid Sheikh bin Ahmad Hasan al-Hadi lahir pada 24 Rajab 1281 H/ 25 

Desember 1864 M di Hulu Malaka. Beliau berdarah Arab-Melayu yang berasal dari 

Hadhramaut, Yaman. Al-Hadi memperoleh pendidikan awalnya di sekolah Melayu 

di Melaka, dan kemudian di sekolah pondok di Kuala Terengganu. Setelah pindah 

mengikuti keluarganya ke Pulau Penyengat, Riau, ia melanjutkan studinya di sana 

dengan mendalami ilmu agama, sastra, dan budaya dari ayah angkatnya, Raja Haji 

Ali Kelana bin Yang Dipertuan Muda Muhammad Yusuf al-Ahmadi. Pada masa itu, 

Kesultanan Riau-Lingga adalah pusat kebudayaan yang megah dan telah membentuk 

kerangka pemikiran serta pandangan dunia al-Hadi yang luas.3 

Corak pemikirannya didasarkan pada pandangan Islam yang kritis dan 

mendalam, yang memunculkan kesadarannya untuk mempelajari dan meneliti kitab-

                                                        
3 Bakar, Islamic Modernism in Malaya: The Life and Thought of Sayid Syeikh Al-Hadi 1867-1934. 



Ahmad Nabil Amir 

 
 

 
  

122 

Ad-Daqqoq: Vol. 1 Issue 2, 2025 

 

kitab fikih dan karya klasik mazhab tua, seperti yang dicatat oleh putranya, Syed 

Alwi, dalam surat pribadinya: “Selain belajar dengan guru, almarhum itu lebih gemar 

memperluas wawasannya dengan banyak membaca kitab-kitab, buku-buku, majalah-

majalah, dan surat kabar Melayu serta Arab, meskipun pada waktu itu 

pengetahuannya dalam bahasa Arab belum begitu memadai."4 

Terkesan dengan semangat perubahan dan gagasan Pan-Islamisme (Ittihad al-

Islam) yang terinspirasi dari jurnal al-‘Urwat al-Wuthqa dan al-Manar, al-Hadi 

melanjutkan perjuangan pembaharuannya dengan menerbitkan majalah al-Imam 

(1906), al-Ikhwan (1926), dan Saudara (1928). Ia juga memperkenalkan sistem 

pendidikan Islam modern dengan mendirikan Madrasah al-Iqbal al-Islamiyyah di 

Singapura (1907), Madrasah al-Hadi di Bandar Kaba, Melaka (1915), dan Madrasah 

al-Mashoor al-Islamiyyah di Pulau Pinang (1919), yang ia pimpin hingga tahun 1926. 

Madrasah al-Mashoor adalah salah satu eksperimen berhasil al-Hadi dalam 

menerapkan pandangan progresif dan modernnya, yang turut didukung oleh ulama 

muda lainnya, seperti Syeikh Muhammad Tahir Jalaluddin dan Syeikh Abdullah 

Maghribi, yang juga berperan penting dalam gerakan tersebut. 

Dalam kariernya sebagai penulis, al-Hadi telah menghasilkan berbagai karya 

dan tulisan yang produktif, yang memicu pemikiran baru dalam sastra Melayu 

modern, khususnya dalam genre novel. Beberapa karyanya antara lain adalah al-

Tarikh al-Islami (1922), Alam Perempuan (1930), Tafsir Juz Amma (1927), Tafsir al-

Fatihah (1928), serta novelnya yang berlatar kehidupan modern di Timur Tengah, 

seperti Hikayat Setia ‘Ashek kepada Ma‘shok-nya atau Shafik Afandi dengan Faridah 

Hanum, dan seri cerita detektif Rokambul (7 seri) yang diterbitkan antara tahun 1928 

hingga 1934. Di antara judul-judulnya adalah Cerita Rokambul dalam Jel dan di Paris, 

Cerita Rokambul dalam Siberia, Cerita Rokambul dengan Puteri Rusia yang Asyik, 

Cerita Rokambul dengan Korban Hindi, Cerita Rokambul dengan Malium Kaum Nur, 

Cerita Rokambul dengan Taman Penglipur Lara, dan Cerita Rokambul dengan 

Perbendaharaan Hindi.5 

Perjuangan al-Hadi yang luar biasa ini meninggalkan warisan yang penting 

dan berpengaruh, terutama bagi para pengikut dan masyarakat setempat yang 

mengenalnya lebih sebagai wartawan dan penulis, meskipun ia juga seorang ulama, 

pengacara syariah, pedagang, pendakwah, serta penerbit yang terkenal. Seperti yang 

diungkapkan oleh William Roff (1993), “Meskipun dalam perjalanan kariernya yang 

panjang dan beragam, al-Hadi menjadi pengacara syariah, pendidik, pedagang, dan 

                                                        
4 Talib Samat, Syed Syeikh Al-Hadi: Sasterawan Progresif Melayu (Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan 

Pustaka, 1992). 
5 Syed Mohammed Al-Hady and Azfahanee Zakaria, “Syed Syeikh Al-Hadi: Pejuang Mata Pena 

Melayu,” in ICOMHAC 2015 (Pulau Langkawi: ICOMHAC 2015 eproceedings, 2015), 399–404. 



Sayid Sheikh Al-Hadi: Theologian, Scholar of Kalam, And Islamic Reformer 

 

 

 
  

123 

Ad-Daqqoq: Vol. 1 Issue 2, 2025 

 

penerbit, namun dalam bidang jurnalisme dan sastra-lah ia benar-benar menonjol dan 

karena itulah ia dikenang hingga hari ini." 

2. Pemikiran Reformasi 

Falsafah pemikiran Sayid Syekh al-Hadi sangat dipengaruhi oleh ide-ide dari 

majalah al-Manar dan gerakan Pan-Islamisme yang dicetuskan oleh Jamal al-Din al-

Afghani dan Muhammad Abduh di Mesir. Ia memperjuangkan aspirasi pembaruan 

dengan arah Islam puritan, terinspirasi oleh pemikiran Ibn Taimiyah, Ibn Qayyim al-

Jawziyah, dan Syeikh Muhammad Abdul Wahab pada abad ke-7 dan ke-13 Hijriah. 

Pemikiran yang diilhami oleh Muhammad Abduh telah mendorong 

perubahan dan perjuangan islah (pembaruan) yang efektif di Mesir. Melalui 

tulisannya dalam Tafsir al-Manar, Risalat al-Tauhid, Tafsir Juz ‘Amma, Sharh Nahj al-

Balaghah, al-‘Urwa al-Wuthqa, dan Majallat al-Manar, Abduh berhasil menanamkan 

kekuatan dan idealisme yang jelas tentang aspirasi pembaruan yang 

diperjuangkannya. Pemikirannya memicu semangat perubahan yang kuat, yang 

menginspirasi al-Hadi untuk melanjutkan perjuangan revolusioner tersebut di Tanah 

Melayu. Al-Hadi menggerakkan kekuatan baru di wilayah kepulauan ini dengan 

memimpin gerakan pembaruan di Singapura pada tahun 1907, yang kemudian 

mencapai puncaknya di Pulau Pinang pada tahun 1918. Pulau ini menjadi benteng 

ideal dan strategis untuk memperjuangkan cita-cita islah (pembaruan). 

Falsafah pemikiran progresif dan paham pembaruan yang radikal ini tercermin 

dalam jurnal bulanan Al-Ikhwan, yang dikenal sebagai “suara yang keluar dari 

seorang ikhwan yang berseru kepada seluruh saudaranya.” Jurnal ini memberikan 

pengaruh besar dalam membawa perubahan yang signifikan: “Wahai sekalian 

ikhwan di timur yang sedang tidur lelap, wahai saudara-saudara kami yang masih 

terlena dalam mimpi yang indah. Cukup. Cukup. Cukuplah tidurmu itu karena sudah 

melampaui batas kenikmatan fisik dan hampir-hampir engkau masuk ke golongan 

orang yang pingsan atau mati yang bernafas. Bangunlah segera. Bersihkan matamu 

dari bekas tidur yang mematikan itu.” (Al-Ikhwan, volume 1, nomor 1, 16 September 

1926). 

Nilai-nilai progresif dari idealisme salaf yang diperjuangkan ini bertujuan 

untuk memperbaiki dan memurnikan Islam dari unsur-unsur takhayul, bid‘ah, dan 

jumud (kemunduran pemikiran). Al-Hadi berusaha mengangkat semangat berpikir 

dan memperjuangkan cita-cita pembaruan (tajdid), seperti yang diungkapkannya 

dalam Al-Ikhwan: “Sadarlah dari kelalaianmu, wahai sekalian saudara. Tipuan 

kebodohan sudah menghilang dan cahaya pengetahuan telah muncul. Lihatlah apa 

yang telah dilakukan oleh bangsa yang sudah bangkit itu. Mereka meruntuhkan 

gunung-gunung besar, membangun gedung di padang yang luas, menjadikan lautan 

sebagai daratan, dan daratan sebagai lautan... Bangsa yang berpengetahuan dan 



Ahmad Nabil Amir 

 
 

 
  

124 

Ad-Daqqoq: Vol. 1 Issue 2, 2025 

 

bekerja keras pasti menjadi pemimpin. Sebaliknya, bangsa yang bodoh dan malas 

akan hancur... Lemparkan dirimu ke dalam kawah pengetahuan dan bantingkan 

tulangmu di landasan pekerjaan. Kemudian, didiklah anak-anakmu untuk mencintai 

keduanya sejak kecil.” (Al-Ikhwan, volume 1, nomor 1, 16 September 1926). 

3. Pengaruh Muhammad Abduh 

Perjuangan dan gerakan Islam modern yang dipelopori oleh Syaikh 

Muhammad Abduh di Mesir memberikan dampak besar terhadap pemikiran al-Hadi. 

Terinspirasi oleh gagasan pembaruan (islah) yang dikembangkan oleh Abduh, al-Hadi 

berusaha menyebarkan ide-ide progresif dengan menerjemahkan sebagian besar 

karya Abduh, seperti Tafsir Juz ‘Amma (1927), Tafsir al-Fatihah (1928), Kitab Alam 

Perempuan (diadaptasi dari karya Qasim Amin Bek, Tahrir al-Mar’ah, dan Abduh, Al-

Islam wa al-Mar’ah), Ugama Islam dan Akal (1931), Agama Islam, Iktikad dan Ibadah (1931), 

dan Hadiah Kebangsaan (1933).  

Kekuatan pengaruh ini sebagian besar dimungkinkan oleh pertemuannya 

dengan Abduh pada tahun 1895 di Mesir. Pertemuan ini terjadi ketika al-Hadi 

melakukan perjalanan ke Timur Tengah, mengiringi keluarga kerajaan Riau pada 

akhir abad ke-19. Perjalanan ini memberikan al-Hadi kesempatan untuk mengenal 

lebih dalam perkembangan dunia Islam dan perjuangan kaum modernis di sana. 

Putranya, Sayid Alwi al-Hadi (1893-1970), mencatat, “Almarhum telah beberapa kali 

pergi ke Mesir dan Tanah Suci, dan setiap kali ia harus tinggal beberapa bulan 

bersama-sama dengan putra-putra raja yang diiringinya. Dengan demikian, 

almarhum memanfaatkan peluang emas ini untuk memperluas pengetahuannya dan 

berkenalan dengan cendekiawan serta ulama besar di kedua negeri tersebut. Di Mesir, 

ia berkesempatan berkenalan dengan almarhum Syeikh Muhammad Abduh, mufti 

Mesir yang terkenal, serta almarhum Sayid Muhammad Rashid Ridha, pengarang 

majalah al-Manar. Di Mekah, ia juga berkenalan dengan almarhum Sayid Abdullah 

Zamawi, yang sangat dihormati oleh umat Melayu.”6 

Al-Hadi terus mempertahankan mazhab salafiyah yang diperjuangkan oleh 

Abduh, dan melanjutkan upayanya dalam menggerakkan pemikiran pembaruan 

(tajdid), menghancurkan benteng taklid (peniruan buta), merangkul tradisi modern, 

dan mengembangkan ijtihad (inovasi dalam pemikiran Islam). Karena keteguhannya 

dalam memperjuangkan ide-ide ini, al-Hadi sering kali dicap sebagai kafir, anti-Islam, 

Qadiani, dan pengikut kaum al-Manar. 

4. Gagasan Pembaharuan   

Salah satu kontribusi penting al-Hadi dalam sejarah modern adalah 

munculnya ide Pan-Islamisme dan gagasan pembaruan yang ia cetuskan. Ia 

                                                        
6 Samat, Syed Syeikh Al-Hadi: Sasterawan Progresif Melayu. 



Sayid Sheikh Al-Hadi: Theologian, Scholar of Kalam, And Islamic Reformer 

 

 

 
  

125 

Ad-Daqqoq: Vol. 1 Issue 2, 2025 

 

mengemukakan aspirasi perubahan menuju perbaikan (islah) dan perjuangan 

reformasi untuk mengangkat martabat dan derajat umat. Perjuangan pembaruan ini 

membawa pesan yang mendalam untuk memperbarui idealisme dan meningkatkan 

nilai serta posisi bangsa dan perannya dalam percaturan dunia. 

Gerakan pembaruan yang digagas al-Hadi menekankan pada perubahan 

holistik dengan membangkitkan kesadaran dan kekuatan intelektual untuk 

membentuk karakter yang beradab dan multitalenta. Hal ini tercermin dalam 

pertanyaan yang diajukan oleh Ahmad Wahib: “Sampai di manakah para ulama 

kita—walaupun tidak ahli—cukup memiliki apresiasi terhadap antropologi, 

sosiologi, kebudayaan, ilmu, dan politik serta bidang lainnya?”7 

Di dunia Islam, terdapat pertentangan keras antara kelompok yang 

menyerukan modernisasi dan sekularisasi untuk mencapai kemajuan, dengan 

kelompok yang bertahan pada tradisi, serta kelompok lain yang sepenuhnya menolak 

modernisasi dengan merangkul ide-ide spiritual atau mistik. Untuk menghadapi 

kebuntuan ini, Taufik Abdullah menyarankan pemugaran semangat pembaruan 

(tajdid). Menurutnya, “model yang paling tepat untuk menjawab tantangan struktural 

dan kultural yang muncul adalah pengembangan dan penyegaran semangat tajdid 

Islam, reformasi… reformasi juga berarti kesiapan untuk memahami realitas 

perubahan, baik secara empiris maupun normatif. Ini adalah dialog kreatif yang terus 

berlanjut antara kebutuhan empiris dan tuntutan doktrin, yang memungkinkan umat 

Muslim merumuskan respons yang tepat terhadap tantangan yang muncul.”8 

Di wilayah Nusantara, khususnya di Tanah Melayu, perjuangan menuju 

pembaruan dan pencerahan (tanwiri) telah dipelopori oleh Sayid Syekh al-Hadi dan 

Syeikh Muhammad Tahir bin Syeikh Muhammad bin Jalaluddin Ahmad bin 

Abdullah al-Minangkabawi al-Falaki al-Azhari (1286/1869-1377/1956) sejak awal abad 

ke-20. Mereka mengembangkan jaringan Pan-Islam (Ittihad al-Islami) dan 

menginspirasi gerakan politik transnasional serta pembaruan agama (tajdid al-din). 

Dengan tekad dan ketekunannya yang kuat, al-Hadi berjuang membawa obor 

pencerahan, menghapuskan taklid (peniruan buta), serta menantang kekuasaan adat 

yang menghambat pemikiran masyarakat. Ia menerbitkan Majalah al-Imam (1906-

1909), al-Ikhwan (1926), dan surat kabar Saudara bersama Syeikh Muhammad al-Kalali, 

Syeikh Tahir, dan Haji Abas Mohd Taha pada awal abad ke-20, dengan tujuan 

menggerakkan aspirasi pembaruan serta rekonstruksi pemikiran dan *ijtihad*. 

Penerbitan ini meniupkan semangat pencerahan dan pembaruan yang terinspirasi 

oleh idealisme reformasi yang dicetuskan oleh Sayid Jamal al-Din al-Afghani, Syeikh 

                                                        
7 Ahmad Wahib, Pergolakan Pemikiran Islam (Kuala Lumpur: Institut Kajian Dasar, 2007). 
8 Joseph A. Camilleri and Muzaffar Chandra, Globalization: The Perspectives and Experiences of the 

Religious Traditions of Asia Pacific (Selangor: Just World, 1998). 



Ahmad Nabil Amir 

 
 

 
  

126 

Ad-Daqqoq: Vol. 1 Issue 2, 2025 

 

Muhammad Abduh, dan Sayid Muhammad Rashid Rida di Mesir. Perjuangan 

pembaruan yang dipeloporinya berfokus pada kemurnian ajaran Islam yang 

diwariskan oleh ulama salaf al-salih. 

Pertarungan sengit antara Kaum Muda dan Kaum Tua untuk 

mempertahankan pandangan serta mendapatkan dukungan masyarakat memuncak 

pada awal 1904-1930 Masehi. Perdebatan sengit ini mengguncang wilayah 

Minangkabau dan Tanah Melayu, terutama terkait hukum dan praktik mazhab yang 

dipertahankan dengan keras, seperti perdebatan tentang berdiri saat membaca 

barzanji dan "marhaban", peringatan Maulid Nabi, kepercayaan bahwa bumi berada 

di atas tanduk lembu, melafalkan niat (usalli) saat memulai salat, tahlilan untuk orang 

yang telah meninggal, mentalkinkan jenazah, bid‘ah hasanah, persoalan menyerupai 

orang kafir (tasyabbuh), menggunakan sarung, celana panjang, dasi, dan peci, memulai 

puasa dengan menggunakan ilmu hisab dan ilmu falak (selain menggunakan rukyah), 

ziarah dan memuliakan kuburan, nazar di tempat keramat, serta penggunaan zikir 

dengan metode yang tidak bersandar pada sanad hadits yang sahih, hingga 

pengambilan cindur buta (cina buta) sebagai penyelesai perceraian.9 

Pertarungan pemikiran antara Kaum Muda dan Kaum Tua ini memicu reaksi 

keras dari ulama tradisional yang mencoba memfitnah dan mendiskreditkan Kaum 

Muda di hadapan pengikutnya. Mereka menuduh Kaum Muda telah menyimpang 

dari mazhab Ahlus Sunnah wal Jamaah, memeluk paham Mu‘tazilah, Khawarij, 

Wahabi, dan Zindik, serta menganggap mereka sesat dan menyesatkan. 

Pertarungan ini dianalisis secara mendalam oleh H.M. Federspiel (1970) dalam 

bukunya ‘Persatuan Islam: Islamic Reform in Twentieth Century Indonesia’. Ia 

menyoroti pandangan kaum tradisionalis (Kaum Tua) yang tetap berpegang pada 

ajaran ulama terdahulu, dengan keyakinan bahwa kebenaran ajaran ulama besar di 

era klasik dan pertengahan, seperti Ghazali, Maturidi, dan al-Ash‘ari dalam ilmu 

kalam, serta para imam mazhab fikih, tidak berubah. Kaum Tua berpendapat bahwa 

kebenaran tersebut tidak perlu diuji atau dinilai ulang, karena ia tidak berubah seiring 

waktu dan tetap sah di abad ke-20 sebagaimana ketika pertama kali dirumuskan. 

Peninjauan ulang terhadap Al-Qur'an dan hadits tidak hanya dianggap tidak perlu, 

tetapi juga berbahaya karena bisa menyebabkan salah tafsir dan kekeliruan. 

Sebaliknya, Kaum Muda mendorong pembaruan agama dan penelitian ulang untuk 

menghapus taklid, yang mereka anggap sebagai "kepatuhan buta terhadap 

interpretasi dan ajaran syariat agama yang disampaikan oleh empat mazhab fikih 

klasik."10 

                                                        
9 Abdul Karim Amrullah, Ayahku Riwayat Hidup Dr. Hj. Abdul Karim Amrullah Dan Perjuangan Kaum 

Agama Di Sumatera (Shah Alam: Pustaka Dini, 2010). 
10 H.M. Federspiel, Persatuan Islam: Islamic Reform in Twentieth Century Indonesia, Monograph (New 

York: Cornell University, 1970). 



Sayid Sheikh Al-Hadi: Theologian, Scholar of Kalam, And Islamic Reformer 

 

 

 
  

127 

Ad-Daqqoq: Vol. 1 Issue 2, 2025 

 

Kaum Muda berkomitmen untuk menghilangkan bid‘ah (inovasi yang 

menyimpang) dan takhayul yang telah meresap dalam masyarakat. Mereka 

menyerukan perubahan dan penguatan pemikiran intelektual untuk menghadapi 

tantangan modern. Menurut Federspiel, "Mereka mengemukakan argumen yang kuat 

dari sumber-sumber agama, khususnya Al-Qur’an dan hadits, yang diperkuat oleh 

pandangan kaum modernis Islam dari Timur Tengah. Mereka membahas isu-isu ini 

dengan logika dan akal untuk membuktikan keabsahan pandangan mereka, serta 

menyangkal pandangan lawan" (Adibah Sulaiman, Ezad Azraai Jamsari, et al., 2011). 

Hal ini juga diperkuat oleh penegasan Syeikh Haji Abdul Karim Amrullah, yang 

memimpin perjuangan Kaum Muda. Ia menyatakan, “Taklid buta adalah tingkat yang 

paling rendah. Agama yang sejati tidak dapat ditegakkan selama umat bertaklid... 

pintu ijtihad tidak pernah tertutup bagi setiap orang yang berakal dan memiliki 

kemampuan.”11  

5. Menerbitkan Al-Imam 

"Al-Imam adalah musuh yang sangat keras terhadap segala bentuk bid‘ah dan 

takhayul (omong kosong), serta segala bentuk adat-istiadat yang dimasukkan orang ke 

dalam agama" – Al-Imam, edisi 12, volume 11, 1 Jumadil Awal 1326/1908. 

Al-Imam terinspirasi dari pengaruh majalah Al-‘Urwat al-Wuthqa dan al-Manar 

yang tersebar di Tanah Jawa dan mengguncang pemikiran masyarakat yang masih 

terikat dengan doktrin-doktrin kuno dari kerangka pemikiran tradisional yang usang 

serta dipenuhi dengan kepercayaan takhayul dan bid‘ah. Majalah yang dipimpin oleh 

Syeikh Jamaluddin al-Afghani, Syeikh Muhammad Abduh, dan Sayid Muhammad 

Rashid Rida di Paris dan Mesir ini berfokus pada pemberdayaan umat dan persatuan 

Islam (Pan Islam), dengan seruan perjuangan yang dilontarkan dan digerakkan 

dengan efektif: "Bangkitlah wahai kaum Muslimin dari tidur nyenyakmu, bersatulah 

melawan penjajahan yang telah menghancurkan sisa-sisa kekuatan yang ada 

padamu, berdirilah dan lawanlah raja-rajamu sendiri yang menjadi penghalang dari 

kebangkitanmu. Bebaskanlah jiwamu dari takhayul, syirik, dan bid‘ah yang telah 

menghancurkanmu."12  

Majalah Al-‘Urwat al-Wuthqa diterbitkan dengan tujuan membangkitkan 

kembali kesadaran kaum Muslimin akan harga dirinya serta memperingatkan bahaya 

yang mengancam Islam jika kaum Muslimin tetap lalai dan tidak waspada (Hamka, 

2010: 134). Majalah ini pertama kali terbit pada 5 Jumadil Awal 1301 H (13 Maret 1884 

M) dan hanya bertahan hingga edisi terakhirnya pada Zulhijjah 1301 H (18 edisi), 

kurang dari satu tahun karena disensor oleh pemerintah. Namun, majalah ini berhasil 

                                                        
11 Amrullah, Ayahku Riwayat Hidup Dr. Hj. Abdul Karim Amrullah Dan Perjuangan Kaum Agama Di 

Sumatera. 
12 Amrullah. 



Ahmad Nabil Amir 

 
 

 
  

128 

Ad-Daqqoq: Vol. 1 Issue 2, 2025 

 

meraih kesuksesan luar biasa dalam mempromosikan agenda pembebasan dan 

menyebar luas ke India, Iran, Mekah, Madinah, dan Indonesia. Hamka dalam 

analisisnya mengenai kekuatan ide di balik pemikiran-pemikiran filosofis yang 

dipaparkan dalam Al-‘Urwat al-Wuthqa menjelaskan bahwa semangat perjuangan 

islah yang didorongnya terus menyala dan memikat pembacanya sepanjang zaman: 

"Setiap orang yang membaca majalah ini, jika dalam dirinya ada bibit untuk 

menerimanya, maka pandangan hidupnya akan berubah, dan ia segera 

mempersiapkan dirinya untuk menjadi mujahid Islam. Bahkan sampai saat ini, ketika 

kita membaca majalah tersebut, meskipun telah berlalu 80 tahun, semangat kita masih 

dibangkitkannya untuk bangkit."13  

Al-Imam dibiayai sepenuhnya oleh Syeikh Muhammad bin Salim al-Kalali pada 

edisi pertamanya, seorang hartawan dan saudagar keturunan Arab di Singapura. 

Kemudian, atas inisiatif Sayid Muhammad bin Agil dan Sayid Sheikh al-Hadi, 

dikeluarkan obligasi khusus untuk penerbitan majalah ini dengan modal sebesar 

20.000 ringgit. Pada edisi pertama, Al-Imam menyalin artikel dari Al-‘Urwat al-Wuthqa 

yang berjudul Wadhakkir Fa Inna al-Dhikra Tanfa‘ al-Mu’minin, dan pada edisi kedua, 

disalin artikel berjudul al-Qada’ dan al-Qadar (Hamka, 2010: 137). Pada edisi ketiga, 

diterbitkan pertanyaan dari pembaca mengenai riwayat hadis mi‘raj tentang langit 

keempat yang terbuat dari tembaga, langit ketiga dari besi, langit kedua dari batu, 

dan langit pertama dari emas. Al-Imam dengan tegas menjawab: "Ketahuilah, 

sesungguhnya tidak ada satu pun hadis yang sahih yang menjelaskan tentang tujuh 

jenis lapisan langit atau ketebalannya. Kebanyakan cerita yang disampaikan oleh 

tukang cerita tentang mi‘raj itu adalah kebohongan yang nyata. Walhasil, tidaklah 

wajib mempercayai sesuatu kecuali dengan dalil akal yang jelas dan tidak ada 

keraguan, atau dengan dalil sam‘i (yang didengar) yang sahih dari Nabi SAW 

sendiri."14 

Penulis utama Al-Imam adalah Syeikh Muhammad Taher Jalaluddin, dan 

ketika beliau pergi ke Mekah dan Mesir, urusan penulisan diserahkan kepada 

wakilnya, Haji Abbas Taha, Sayid Sheikh al-Hadi, dan Sayid Muhammad bin Agil. 

Perjuangan berat yang dipimpin oleh Shaikh Taher untuk melanjutkan cita-cita al-

Manar ini terhenti setelah majalah yang disebut sebagai pelopor pembaruan Islam ini 

dihentikan pada tahun 1909. Majalah ini kemudian dilanjutkan dengan penerbitan 

Majalah al-Munir (1911-1915) yang dikelola oleh Hj. Abdullah Ahmad, Syeikh Hj. 

Abdul Karim Amrullah, dan Syeikh Jamil Jambek, serta Pengasoh (1918), ‘Seruan al-

Azhar’ (1926-28), dan al-Ikhwan (1926-31) sebagai penerus obor perjuangan Kaum 

Muda. 

                                                        
13 Amrullah. 
14 Amrullah. 



Sayid Sheikh Al-Hadi: Theologian, Scholar of Kalam, And Islamic Reformer 

 

 

 
  

129 

Ad-Daqqoq: Vol. 1 Issue 2, 2025 

 

Dalam perjuangannya untuk mendorong perubahan, al-Hadi fokus pada 

penulisan sebagai alat utama perjuangannya. Majalah pertamanya, Al-Imam, 

diterbitkan di Singapura pada tahun 1906 bersama Sheikh Mohammad Salim al-

Kalali, Syeikh Muhammad Tahir Jalaluddin al-Falaki, Syed Muhammad Aqil, Syed 

Awad Saidan, dan Haji Abbas bin Muhammad Taha (1885-1946), yang mengelola 

majalah ini sejak terbit pada 23 Juli 1906 hingga Desember 1908. Al-Imam merupakan 

majalah yang berfokus pada "pelajaran, pengetahuan, dan berita", diterbitkan dalam 

aksara Jawi, dengan 32 halaman dan dijual dengan harga 25 sen per eksemplar. 

Majalah ini meniupkan semangat nasionalisme dan pembaruan, serta 

menyerukan perjuangan untuk "menuntut kemajuan bagi anak-anak negeri". Al-Imam 

juga mengangkat perdebatan agama yang intens, memperkenalkan pemahaman baru 

tentang mazhab, ijtihad, maqasid syariah, qadha’, dan qadar, serta membahas penyebab 

kemunduran umat dan menangani isu-isu politik dan sosial yang muncul. Kontribusi 

al-Hadi dalam mempelopori perjuangan Al-Imam diungkapkan oleh William Roff 

dalam bukunya The Origins of Malay Nationalism (Nasionalisme Melayu): "Perannya 

dalam pembentukan kebijakan Al-Imam mungkin dianggap berlebihan, sebagian 

besar karena reputasinya kemudian sebagai seorang penulis, tetapi tidak dapat 

disangkal bahwa banyak artikel yang sangat kuat dan lantang dalam kolom itu 

berasal dari penanya.”15 

Melanjutkan perjuangan Al-Imam, al-Hadi menerbitkan majalah al-Ikhwan 

(1926-1931) dan ‘Saudara’ (1928-1941) di Pulau Pinang, yang diterbitkan oleh 

perusahaan percetakannya sendiri, Jelutong Press. Kedua majalah ini lebih efektif 

dalam mendorong perubahan dan memperkuat perjuangan umat di Timur, seperti 

yang dinyatakannya secara lantang dalam edisi awal: "Tidakkah kamu mendengar 

suara badai yang bergemuruh ini? Tidakkah kamu merasakan getaran pada pohon-

pohon dan bangunan-bangunan yang dihantam oleh hembusan angin ini?... sampai 

hati orang-orang yang menunggu peringatan kita menjadi putus asa... atau akal kita 

telah terkena penyakit yang membuat kita tidak merasakan apa-apa lagi dari apa yang 

kita lihat dan dengar?" (Al-Ikhwan, volume 2, 16 Oktober 1926). 

Al-Ikhwan juga menyerang keras sikap para pemuka agama dan mengkritik 

kebodohan, seperti yang digambarkan dalam artikelnya yang berjudul "Bukanlah 

Islam Penyebab Kejatuhan Umat Islam, Melainkan Kesalahan Para Pemuka Agama", 

yang mengkritik kelemahan para pemuka agama di Baghdad sehingga ditaklukkan 

oleh kekuatan Tartar. Hal ini dikutip oleh Alijah Gordon dalam buku suntingannya 

The Real Cry of Syed Shaykh Al-Hadi: "Begitu terperangkap dalam kebodohan dan 

kebodohan yang terus-menerus, pikiran mereka tertutup oleh kegelapan sehingga 

                                                        
15 William R. Roff, The Origins of Malay Nationalism (New Haven: Yale University Press, 1967). 



Ahmad Nabil Amir 

 
 

 
  

130 

Ad-Daqqoq: Vol. 1 Issue 2, 2025 

 

mereka kehilangan kemampuan untuk memahami panggilan sejati dari agama yang 

agung."16 

Majalah ‘Saudara’, yang diterbitkan pada tahun 1928, banyak menekankan 

aspirasi progresif untuk memperkuat akal budi, memperkaya budaya, serta 

mendorong semangat juang untuk meningkatkan pengetahuan dan penguasaan ilmu 

secara komprehensif. Hal ini diungkapkan oleh Syeikh Tahir Jalaluddin dalam 

artikelnya yang berjudul ‘Membetulkan Perjalanan Agama dan Peraturan Kaum 

Muslimin’: "Yang kita maksudkan bukanlah pelajaran sebagaimana yang diajarkan di 

pondok-pondok, surau, atau di serambi-serambi masjid, melainkan pelajaran yang 

sebenarnya. Islam menuntut dan memahami hukum-hukum serta pengetahuan 

tentang adab, keterampilan dalam bisnis, dan interaksi sosial serta pengobatan, 

sebagaimana yang diajarkan oleh sejarah dan kitab-kitab pengetahuan Islam sejak 

awal hingga saat ini sesuai dengan tuntutan agama yang sebenarnya." (‘Saudara’, 21 

Maret 1934). 

‘Saudara’ juga mengangkat diskusi luas tentang semangat perubahan, 

peningkatan ilmu pengetahuan, serta kesadaran, dengan menekankan pentingnya 

pendidikan sebagai syarat mutlak untuk transformasi dan perubahan struktural. Hal 

ini juga diungkapkan dalam artikel yang sama oleh Syeikh Tahir, yang mengambil 

alih tugas sebagai editor setelah wafatnya al-Hadi pada tahun 1934: "Hidup suatu 

umat yang tanpa pendidikan adalah seperti gambar bergerak di film, dilihat bergerak 

mundur dan maju, mengernyitkan dahi, cemberut, menangis, tertawa, dan 

bersenang-senang, tetapi gambar itu tidak mengenali dirinya sendiri. Apalagi 

mengenali gerakan dan diamnya, itulah perumpamaan hidup suatu bangsa yang 

tidak memiliki pendidikan sama sekali". 

6. Ugama Islam dan Akal 

Buku Ugama Islam dan Akal ini membahas filsafat pencerahan yang diusung 

oleh Abduh tentang peran penting akal dalam agama untuk memahami hukum dan 

tujuan (maqasid) dari syariat. Seperti yang diungkapkan oleh Hamka: “Tujuan agama 

adalah untuk menunjukkan jalan, sementara akal digunakan untuk membandingkan 

dan menimbangnya.” Dalam buku yang dicetak ulang pada tahun 1965 oleh 

Percetakan Pustaka Dian, Kota Bharu ini, al-Hadi menulis: “Apa masih mungkinkah 

akal yang mencari kebenaran menghindari pengakuan bahwa sungguh ada Tuhan 

yang sangat berkuasa atas segala sesuatu? Sebab, tanda-tanda kekuasaan-Nya jelas 

                                                        
16 Alijah Gordon, The Real Cry of Syed Sheikh Al-Hadi: With Selections of His Writings by His Son Syed 

Alwi Al-Hady. (Kuala Lumpur: Malaysian Sociological Research Institute, 1999). 



Sayid Sheikh Al-Hadi: Theologian, Scholar of Kalam, And Islamic Reformer 

 

 

 
  

131 

Ad-Daqqoq: Vol. 1 Issue 2, 2025 

 

terlihat, dapat dirasakan, dan dipahami dengan mata kepala serta mata hati yang 

menggunakan akal.”17 

Pandangan yang tegas ini jelas menuntut perubahan dalam pola pikir dan 

mencerminkan niatnya untuk membawa pencerahan dalam gerakan Kaum Muda 

serta menggali kembali tradisi intelektual yang segar. Al-Hadi merumuskan filsafat 

perjuangannya untuk “membebaskan manusia dari rasa takut terhadap kekuatan 

atau entitas lain selain dari sebab-musabab yang diciptakan oleh Allah untuk 

beroperasi di dunia ini, karena kekuasaan Allah melampaui segalanya. Oleh karena 

itu, manusia tidak perlu takut kepada kekuatan yang dikaitkan dengan kayu, batu, 

berhala, kuburan, hantu, dan setan.”18 

Buku ini juga menekankan pentingnya memahami bacaan dalam salat, 

meningkatkan efektivitas penyampaian khutbah Jumat untuk menggerakkan umat, 

pentingnya zakat dalam membangun fondasi sosial-ekonomi, serta upaya untuk 

meningkatkan martabat wanita dan menjamin keadilan serta kesetaraan hak dan 

status mereka. 

Perjuangan Kaum Muda yang dipimpin oleh al-Hadi mengusung cita-cita 

Islam yang dinamis dan progresif. Sikap ini bertolak belakang dengan pandangan 

reaksioner dan konservatif yang dipertahankan oleh ulama tradisional, yang akhirnya 

menyeret al-Hadi ke dalam perdebatan sengit dengan Kaum Tua. Hal ini tercermin 

dalam tulisannya di Al-Ikhwan, yang berjudul Percayakan Ulama: Pertikaian Antara 

Kaum Tua dengan Kaum Muda’ (1929), yang menolak otoritas mutlak ulama: “Karena 

alasan ini, Kaum Muda berpendapat bahwa tidak semua perkataan ulama harus 

diterima begitu saja seperti kita menerima apa yang tertulis dalam Al-Qur'an!”19 

7. Emansipasi Wanita 

“Ketika Shafik Afandi mendengar kata-kata kekasihnya itu, ia pun tahu bahwa 

kekasihnya ini adalah salah satu perempuan yang memiliki hasrat memperjuangkan 

kebebasan perempuan.” - Hikayat Faridah Hanom, 132 

Usaha al-Hadi dalam memperjuangkan kebebasan wanita sangat terlihat 

melalui karyanya dalam bidang penulisan, terutama melalui enam novel yang 

berlatar belakang kehidupan Arab modern. Novel-novel tersebut adalah ‘Hikayat 

Setia ‘Ashek kepada Ma‘shok-nya atau Shafik Afandi dengan Faridah Hanom’ (1925), 

‘Hikayat Taman Chinta Berahi atau Hikayat Mahir Afandi dengan Iqbal Hanom’ 

                                                        
17 Syed Sheikh bin Ahmad Al-Hadi, Ugama Islam Dan Akal (Kota Baru: Percetakan Pustaka Dian, 

1965). 
18 Al-Hadi. 
19 Gordon, The Real Cry of Syed Sheikh Al-Hadi: With Selections of His Writings by His Son Syed Alwi Al-

Hady. 



Ahmad Nabil Amir 

 
 

 
  

132 

Ad-Daqqoq: Vol. 1 Issue 2, 2025 

 

(1928), ‘Hikayat Anak Dara Ghassan atau Hikayat Hendon dengan Hammad’ (1929), 

‘Hikayat Cermin Kehidupan’ (1929), ‘Hikayat Pembelaan dalam Rahsia atau Kasih 

Saudara kepada Saudaranya’ (1929), dan ‘Hikayat Puteri Nurul Ain’ (1929). Novel-

novel ini membawa pesan pembebasan (emansipasi) bagi wanita Islam.20  

Faridah Hanom menekankan keinginan untuk merdeka dari penjajahan 

Inggris dan berusaha menanamkan keyakinan untuk membebaskan bangsa dari 

perbudakan, sebagaimana diungkapkan oleh salah satu karakternya yang menyesali 

pandangan sempit para pemuka agama: “Teringat akan bangsa dan tanah airnya yang 

berada di bawah pemerintahan bangsa lain akibat kebodohan para pemimpin dan 

pemuka agama, yang telah meninggalkan perkataan Allah dan Rasul-Nya, dan 

berpegang pada pendapat orang-orang yang tidak diutus oleh Tuhan, yang telah 

menyebabkan perpecahan dalam urusan agama dan dunia umat Islam.”21 

Novel-novelnya menggambarkan hasrat yang mendalam untuk menyejajarkan 

kedudukan wanita dengan pria dan membebaskan wanita dari belenggu yang 

menghambat kebebasan alamiah mereka. Al-Hadi juga memaparkan konflik dan 

ketegangan terkait masalah warisan, pernikahan paksa, serta kerapuhan masyarakat 

yang membiarkan tanah mereka dirampas dan dijajah, sebagaimana tercermin dalam 

dialog antara Faridah Hanom dan Shafik Afandi: “Karena kebodohan dan 

kesombongan laki-laki kita, mereka mengeluarkan dua bagian dari kumpulan 

kaumnya, yaitu jumlah perempuan yang tidak diizinkan oleh mereka untuk berusaha 

dalam memajukan bangsanya. Mereka hanya memaksa perempuan untuk terus-

menerus berdiam diri, menunggu, dan menghias diri untuk memuaskan mereka.”22 

Perjuangan al-Hadi ini berdampak pada pola kehidupan masyarakat Melayu 

sejak dekade 1920-an, di mana perkembangan novel-novelnya menjadi faktor yang 

berpengaruh dalam mendorong perubahan adat dan tradisi Melayu yang membatasi 

peran wanita.23 Usaha dalam menuntut kebebasan dan kesetaraan hak wanita ini juga 

didukung oleh majalah al-Huda (1931-1934), yang diterbitkan di Singapura dan 

memuatkan artikel-artikel tentang perjuangan kaum modernis di Mesir seperti Huda 

Sha‘rawi, Shaykh Mustafa al-Maraghi, Muhammad Abduh, dan Qasim Amin. 

Dengan cita-cita yang kuat untuk memperjuangkan idealisme dan prinsip agama 

yang menyamakan hak dan kedudukan wanita dengan pria, serta mengangkat 

martabat kemanusiaan yang setara, al-Hadi mengungkapkan aspirasi modernnya 

dalam al-Ikhwan, melalui beberapa artikelnya, seperti ‘Berubah Pemeliharaan Anak-

                                                        
20 Bakar, Islamic Modernism in Malaya: The Life and Thought of Sayid Syeikh Al-Hadi 1867-1934. 
21 Syed Sheikh bin Ahmad Al-Hadi, Faridah Hanom, Cet. 2 (Kuala Lumpur: International Library, 

1985). 
22 Syed Sheikh bin Ahmad Al-Hadi, Faridah Hanom (Kuala Lumpur: Pustaka Antara, 1964). 
23 Nur Saadah Hamisan, “Syed Syeikh Ahmad Al-Hadi’s Thought on Women’s Emancipation and Gender 
Equality: Re-Evaluation and Analysis,” Afkar Special, no. 2 (2020): 157–84. 



Sayid Sheikh Al-Hadi: Theologian, Scholar of Kalam, And Islamic Reformer 

 

 

 
  

133 

Ad-Daqqoq: Vol. 1 Issue 2, 2025 

 

Anak Perempuan itu Sangat-Sangat’ (Al-Ikhwan, 1930). Hal ini seperti dijelaskan oleh 

Zaba: “Al-Ikhwan memuatkan komentar editor tentang emansipasi wanita dan 

gerakan feminis di Mesir, serta bagian-bagian lainnya dari sejarah Islam.”24  

Pengaruh perjuangan Muhammad Abduh (1849-1905) dan Qasim Amin (1863-

1908) sangat jelas pada al-Hadi, yang menerbitkan tulisan dan fatwa mereka di al-

Ikhwan, seperti yang dijelaskan oleh Zanariah Noor dalam artikelnya Gender Justice 

and Islamic Family Law Reform in Malaysia. Pengaruh Muhammad Abduh dan Qasim 

Amin terlihat jelas dalam tulisan para reformis Melayu, terutama al-Hadi. Ia 

menyebarkan ide-idenya tentang wanita Muslim di Malaysia melalui tulisannya yang 

diterbitkan di al-Ikhwan dan novelnya. Antusiasmenya terhadap ide untuk 

memperjuangkan status wanita dalam masyarakat Melayu mendorongnya untuk 

menulis secara teratur di kolom wanita ‘Alam Perempuan’ di al-Ikhwan, yang sangat 

dipengaruhi oleh ide-ide Qasim Amin. Bahkan, hampir separuh dari tulisannya 

tentang wanita dalam jurnal ini adalah terjemahan dari buku Qasim Amin, Tahrir al-

Mar’ah (Emansipasi Wanita).25 Menurut al-Hadi, wanita memainkan peran penting 

dalam melanjutkan cita-cita bangsa dan menjadi katalis untuk perubahan serta 

perjuangan yang progresif, sebagaimana dijelaskan dalam al-Ikhwan: Wanita adalah 

fondasi bagi siapa pun yang ingin membangun bangsa dan negaranya. (al-Ikhwan, 16 

November 1926: 63). 

 

KESIMPULAN 

Dari perbincangan ringkas tentang gagasan pembaharuan yang dikemukakan 

Sayid Sheikh al-Hadi di atas, kita berhasil menyingkap aspirasi dan cita-cita 

perjuangan yang dibawanya dalam menggerakkan aspirasi dan perjuangan Kaum 

Muda di Malaya. Perjuangan ini telah dicetuskan oleh ketangkasan pemikirannya 

yang strategik bagi merempuh benteng taklid, memperjuangkan fikrah al-Manar dan 

mempertahankan cita-cita islah. Tulisan ini telah mempotretkan sejarah perjuangan, 

idealisme dan kerangka pemikirannya yang tuntas dan revolusioner dalam 

perjuangan memartabatkan harkat umat. Idealisme perjuangannya haruslah 

dilanjutkan bagi mengangkat kekuatan dan harakat pemikiran, dan memperbaharui 

nilai peradaban berasaskan faham agama yang bernafaskan pandangan dan nilai-nilai 

global yang humanistik dan progresif.  

 

                                                        
24 Za’aba, “Modern Development of Malay Literature,” Journal of Malayan Branch of Royal Asiatic 17, no. 3 
(1939). 
25 Zanariah Noor, “Gender Justice and Islamic Family Law Reform in Malaysia,” Kajian Malaysia XXV, no. 2 
(2007). 



Ahmad Nabil Amir 

 
 

 
  

134 

Ad-Daqqoq: Vol. 1 Issue 2, 2025 

 

REFERENSI 

 

Al-Hadi, Syed Sheikh bin Ahmad. Faridah Hanom. Kuala Lumpur: Pustaka Antara, 1964. 

———. Faridah Hanom. Cet. 2. Kuala Lumpur: International Library, 1985. 

———. Kitab Alam Perempuan. Pulau Pinang: Jelutong Press, 1937. 

———. Ugama Islam Dan Akal. Kota Baru: Percetakan Pustaka Dian, 1965. 

Al-Hady, Syed Mohammed, and Azfahanee Zakaria. “Syed Syeikh Al-Hadi: Pejuang 

Mata Pena Melayu.” In ICOMHAC 2015, 399–404. Pulau Langkawi: ICOMHAC 

2015 eproceedings, 2015. 

Amrullah, Abdul Karim. Ayahku Riwayat Hidup Dr. Hj. Abdul Karim Amrullah Dan 

Perjuangan Kaum Agama Di Sumatera. Shah Alam: Pustaka Dini, 2010. 

Bakar, Ibrahim Abu. Islamic Modernism in Malaya: The Life and Thought of Sayid Syeikh Al-

Hadi 1867-1934. Kuala Lumpur: Penerbit Universiti Malaya, 1994. 

Camilleri, Joseph A., and Muzaffar Chandra. Globalization: The Perspectives and 

Experiences of the Religious Traditions of Asia Pacific. Selangor: Just World, 1998. 

Federspiel, H.M. Persatuan Islam: Islamic Reform in Twentieth Century Indonesia. 

Monograph. New York: Cornell University, 1970. 

Gordon, Alijah. The Real Cry of Syed Sheikh Al-Hadi: With Selections of His Writings by His 

Son Syed Alwi Al-Hady. Kuala Lumpur: Malaysian Sociological Research Institute, 

1999. 

Hamisan, Nur Saadah. “Syed Syeikh Ahmad Al-Hadi’s Thought on Women’s 

Emancipation and Gender Equality: Re-Evaluation and Analysis.” Afkar Special, 

no. 2 (2020): 157–84. 

Noor, Zanariah. “Gender Justice and Islamic Family Law Reform in Malaysia.” Kajian 

Malaysia XXV, no. 2 (2007). 

Roff, William R. The Origins of Malay Nationalism. New Haven: Yale University Press, 

1967. 

Samat, Talib. Syed Syeikh Al-Hadi: Sasterawan Progresif Melayu. Kuala Lumpur: Dewan 

Bahasa dan Pustaka, 1992. 

Wahib, Ahmad. Pergolakan Pemikiran Islam. Kuala Lumpur: Institut Kajian Dasar, 2007. 

Za’aba. “Modern Development of Malay Literature.” Journal of Malayan Branch of Royal 

Asiatic 17, no. 3 (1939). 

 


